
Theology of City A Biannual Journal
Vol. 2, No. 2, Fall 2024 & winter 2025, Issue 4 

The Role of Shaykh al-Mufid’s Fatwa in Transforming Attitudes toward 

the Shrines of the Ahl al-Bayt
Mahmoud Maleki1

Abstract

This study examines Shaykh al-Mufid’s fatwa regarding the application of 
certain legal rulings of the Sacred Mosque in Mecca (al-Haram al-Makki) to 
the shrines of the Ahl al-Bayt. Issued in the late fourth century AH, this fatwa 
profoundly influenced the sanctity of these sites and played a significant role 
in the formation of Shiʿi sacred cities. The research aims to explore, from 
historical and philosophical perspectives, how the concept of the Meccan 
sanctuary was extended to the shrines of the Ahl al-Bayt. The main hypothesis 
is that Shaykh al-Mufid, through the use of concepts such as metaphor and 
linguistic interpretation, presented the shrines of the Ahl al-Bayt as analogous 
to the Meccan sanctuary, thereby initiating major religious and social 
transformations. The theoretical framework is grounded in Wittgenstein’s 
notion of “seeing-as” and the conceptual metaphor theory developed by Lakoff 
and Johnson. The findings indicate that this fatwa, by highlighting the sanctity 
of the shrines of the Ahl al-Bayt, transformed them into highly valued places 
within Shiʿi collective consciousness and contributed to the strengthening of 
Shiʿi social identity. Within the context of Buyid-era construction activities, this 
development had a lasting impact on the cohesion of the Shiʿi community. 

Keywords: Shaykh al-Mufid; Religious fatwa; Shrines of the Ahl al-Bayt; Meccan 
sanctuary; Sanctity; Conceptual metaphor; Seeing-as.

1. Assistant Professor, Research Institute of Islamic Sciences, Bonyad-e Pajouhesh-haye Eslami, Astan 
Quds Razavi, Iran, (Corresponding Author) mahmoodmaleki@islamic-rf.ir



107

*نقش فتوای شیخ مفید در تغییر نگرش به مشاهد اهل بیت
محمود ملکی1

چکیده

 این پژوهش به بررسی فتوای شیخ مفید دربارهٔٔ تطبیق برخی احکام حرم مکه بر مشاهد اهل بیت

می پردازد. این فتوا که در اواخر قرن چهارم هجری صادر شد، تأثیری عمیق بر قداست این مکان ها و 

شکل گیری شهرهای مقدس شیعی داشت. هدف تحقیق بررسی چگونگی تعمیم مفهوم حرم مکه به 

مشاهد اهل بیت از منظر تاریخی و فلسفی است. فرضیهٔٔ اصلی این است که شیخ مفید با استفاده 

از مفاهیمی چون استعاره و تفسیر زبانی، مشاهد اهل بیت را به عنوان حرم مکه معرفی می کند و 

از این طریق تحولات مذهبی و اجتماعی مهمی را رقم می‌زند. چارچوب نظری پژوهش بر نظریات 

ویتگنشتاین دربارهٔٔ »دیدن به عنوان« و استعارهٔٔ مفهومی لیکاف و جانسون استوار است. یافته ها نشان 

می‌دهد این فتوا با برجسته سازی قداست مشاهد اهل بیت، آنها را به مکان هایی با ارزش در ذهنیت 

شیعیان تبدیل کرد و به تقویت هویت اجتماعی آنان یاری رساند. این امر در بستر ساخت‌وسازهای 

آل بویه، تأثیری ماندگار بر انسجام جامعهٔٔ شیعی گذاشته است.  

واژگان کلیدی‌: شیخ مفید، فتوای مذهبی، مشاهد اهل بیت، حرم مکه، قداست، استعارهٔٔ مفهومی، 

دیدن به عنوان.

* تاریخ دریافت: ۱۴۰۳/11/15، تاریخ تأیید: 30/ 12/ 1403.
10.22081/jtc.2025.70992.1046 :)DOI( شناسهٔٔ دیجیتال

1. استادیار پژوهشکده علوم اسلامی، بنیاد پژوهش های اسلامی آستان قدس رضوی، ایران. )نویسندهٔٔ مسئول( 

mahmoodmaleki@islamic-rf.ir (ORCID: 0009-0004-3807-0298)

دوفصلنامة  سال دوم، شماره ۲، پاییز و زمستان ۱۴۰۳، پیاپی ۴، صفحات ۱۰۷-۱۲۶



108

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

مقدمه

کعبه مهم ترین مکان مقدسی است که مسلمانان برای آن احترام و حرمت خاصی قائل 

هستند. مسجدالحرام دربردارندهٔٔ کعبه و مکه (شهری که مسجدالحرام در آن قرار دارد( و حریم 

مکه )که به آن حرم می گویند( همواره موردتوجه مسلمانان بوده است. مسلمانان حرم مدنی را 

کید کرد‌هاند که احکام این حرم با حرم مکه  نیز محترم دانسته‌اند؛ هر چند همواره بر این نکته تأ

تفاوت دارد و تنها در برخی احکام نه همۀ آنها با حرم مکه مشترک است. تا اینجا میان مسلمانان 

اختلافی وجود ندارد و شیعیان و اهل سنت دراین باره  اتفاق نظر اجمالی دارند. )کلینی، 1387، 

ج9، ص 281؛ بخاری، 1410ق، ج3، ص 271( اما از دهه های پایانی قرن چهارم و شاید 

اوایل قرن پنجم، شیخ مفید، از مهم ترین فقهای شیعه در آن عصر، فتوایی صادر کرد که مشاهد 

و حرم های امامان شیعی را نیز در برخی احکام به حرم مکه ملحق می کرد. )مفید، 1413ق، ص 

744( این اتفاق در زمان حکومت آل بویه رخ می‌دهد که توجه به حرم‌ها به‌ویژه در محدودۀ 

جغرافیایی این حکومت بیشتر شده است؛ ازاین‌رو این فتوا ناظر به تاریخ تحول حرم ها نیز بررسی 

می شود. شهر مقدس یا مذهبی با این تحول، پیوندی اجتناب ناپذیر می یابد. پس از شیخ مفید، 

شیخ طوسی شاگرد ایشان در کتاب فتوایی‌ خود، النهایه همین فتوا را صادر می کند. ابن براج، ابن 

ادریس و محقق حلی  نیز این فتوا را نقل کرد‌هاند. به نظر می‌رسد به دلیل محوری بودن کتاب 

شرائع الاحکام محقق حلی و نقل وی از النهایه این فتوا همواره موردتوجه فقیهان قرار گرفته 

است و آن را بارها نقل و نقد کرد‌هاند و گاه برایش دلیل یافته‌اند. این فتوا سرآغاز فرهنگی به نام 

بست نشینی بود که زمان صفویه نهادینه شد و تا قرن چهاردهم ادامه داشت.

1. مفهوم‌شناسی 

شهر مذهبی: مذهب یکی از قدیمی ترین عوامل اجتماعی برای گردآوردن جمعیت ها و 

ایجاد فرقه ها و بالاخره به وجود آوردن اقوام و دولت ها بوده است. در مطالعات شهری به مراکزی 

اجتماعی برخورد می کنیم که معتقدات مذهبی، قوی ترین عامل در ایجاد این گونه شهرها به 

 در اطراف معابد و بقاع متبرکه به وجود می آیند و امر 
ً
شمار می‌روند. این گونه شهرها، معمولاً



109


ت
ل‌بی
د اه

شاه
ه م
ش ب

گر
یر ن
 تغی
 در
فید

خ م
 شی
ای
فتو
ش 

نق

زیارت این اماکن متبرکه با توسعهٔٔ حمل و نقل و تسهیل تردد، کم کم شهری را به وجود می آورد 

)رضوانی، 1390، ص93(. 

در عربستان، مکهٔٔ مکرمه و مدینهٔٔ منوره؛ در عراق، کربلا و نجف؛ در هندوستان، بنارس 

تبت،  در  بانکوک؛  تایلند، شهر  در  بوداییان؛  به  متعلق  رانگون  بریانی، شهر  در  احمدآباد؛  و 

اسپانیا، شهر  واتیکان و در  ایتالیا،  بیت‌المقدس؛ در  لهاسا؛ در فلسطین اشغالی، شهر  شهر 

شهر  و  قم  مقدس،  مشهد  ایران،  در  هستند.  مذهبی  شهرهای  از  نمونه هایی  سنت سباستین 

ری بهترین نمونه از شهرهای مذهبی هستند که نقش فرهنگی و اسلامی نیز دارند )ضرغام، 

توحیدلو،1390، ص27(. در این پژوهش، شهر مذهبی‌ای مقصود است که مقدس هم باشد، 

بنابراین صرف مذهبی بودن )یک شهر( بدون قداستی که که از مکانی مقدس نشأت گرفته باشد، 

منظور نیست.  همچنین این پژوهش ناظر به شهرهایی است که امام معصوم در آنها مدفون 

هستند؛ ازاین‌رو شهرهایی مانند قم و شهر ری از موضوع خارج می شوند.

 حرم مکه: محدود‌های در اطراف مکه است که بدان حرم می گویند. این گستره از از مکه 

فراتر وسیع تر) ابن البراج، 1406ق، ج1، ص273( و با علامت هایی، مشخص  شده است.

شیخ مفید، عالم شیعی قرن های چهارم و پنجم است که در 413 ق از دنیا رفت. او را در فقه 

و کلام و حدیث سرآمد بود و آثار بسیاری از خود بر جای گذاشته است. )نجاشی، 1365، ص 

399- 403( کتاب المقنعه شیخ مفید از همان روزگار خودش موردتوجه قرار گرفت و شاگردش 

شیخ طوسی )د 460ق( تهذیب الاحکام را بر محور این اثر نوشت. این اثر،  کتاب فتوایی 

او دانسته شده است. شیخ در مقدمهٔٔ این کتاب، به‌اجمال دربارهٔٔ احکام و شرایع و فرایض که 

پیشوای هدایت‌ورزان، راهنمای جویندگان و امین عابدان است، سخن می‌گوید )مفید، 1413ق، 

ص27( همین امر نشان می‌دهد که این کتاب، جنبۀ عمومی دارد و برای استفادۀ مردم است؛ 

ازاین‌رو در تحلیل متن این کتاب و هر کتاب فتوایی دیگری باید این نکته را درنظر گرفت. 

دیدن به‌مثابهٔٔ/عنوان: ویتگنشتاین برای تفسیر گزارهها از اصطلاح »دیدن به مثابهٔٔ/عنوان: 

Seeing as« بهره می برد. دیدن به عنوان، به مفهوم ادراک جنبه ها و تفسیرها در فرآیند مشاهده 

به  بلکه  وابسته است،  آن چیز  به خود  نه تنها  را »می بینیم«  ما چیزی  دارد. نحو‌های که  اشاره 



110

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

چارچوب های زبانی و مفهومی ما نیز بستگی دارد. این موضوع، نشان‌دهندهٔٔ چگونگی تغییر 

نوع ادراک ما بر اساس تفسیرهای مختلف است. وقتی به شکل معروف اردک – خرگوش1 نگاه 

می کنید، در واقع به طور محسوس چیزی بیش از چند خط نمی بینید، اما آن را گاه خرگوش و 

زمانی اردک می بینید. دلیل این امر، تفسیر است. ما این خطوط را به خرگوش/ اردک تفسیر 

می کنیم. در اینجا امری از پیش تصور شده و مفروض گرفته شده است که سبب می شود امر 

نخست را بر اساس امر متصوََّر، بفهمیم و تفسیر کنیم. در واقع، کسی جنبه های اردک یا خرگوش 

گاهی دارد )ویتگنشتاین،1403 ، ص294(.  دیدن و تصور  را می بیند که از هیئت آن دو حیوان آ

کردن، تابع اراد‌ه هستند )ویتگنشتاین،1403 ، ص301(

استعارۀ مفهومی: در استعارههای مفهومی )آن هم از نوع ساختاری(،  مفهومی به شکل 

استعاری در چارچوب مفهوم دیگری سازمان می یابد. ) لیکاف و جانسون، 1397، ص23(. 

در درک استعار‌های ما چیز یا تجربه‌ای را از یک نوع، بر حسب چیز یا تجربه‌ای از نوع دیگر درک 

می کنیم )قاسم‌زاده، 1398، ص118 ( زیرا بیشتر مفاهیم در چارچوب مفاهیمی دیگر، درک و 

دریافت می شوند. برای نمونه، در استعارهٔٔ »بحث، جنگ است«، مفهوم بحث را در چارچوب 

مفهوم جنگ درک می کنیم. )لیکاف و جانسون، 1397، ص14-15 (. در واقع، استعاره در 

تفکر انسان نقش ایفا می کند، بازخورد انسان را مشخص می کند، حتی ممکن است انسان بر 

اساس ادراک استعاری، دست به عمل بزند. ) قاسم زاده، 1398، ص 118( اندیشه و تفکر نیز 

البته استعارههایی هستند که شباهت میان دو مفهوم را می آفرینند )لیکاف و جانسون، 1397، 

ص229-230(.  یک مفهوم استعاری هم‌زمان با فراهم ساختن امکان تمرکز بر یک جنبه از 

یک مفهوم، می تواند از تمرکز بر جنبه های دیگر آن مفهوم که با آن استعاره ناسازگار هستند، 

سرباز زند )لیکاف و جانسون، 1397، ص23(. نکتۀ مهم دیگری که  باید بدان توجه داشت 

این است که سازماند‌دهی مفهومی به‌واسطۀ استعاره، بدین معناست که آن مفهوم تنها می تواند 

از برخی جهت ها گسترش یابد نه همۀ جهات‌؛ زیرا اگر این سازمان‌دهی مطلق بود، یک مفهوم 

1  . این شکل در روانشناسی بسیار معروف است و ویتگنشتاین آن را به عنوان نمونه‌ای خوب برای فهم دیدن 

به مثابه بهره برد و آن را به شهرت رساند.



111


ت
ل‌بی
د اه

شاه
ه م
ش ب

گر
یر ن
 تغی
 در
فید

خ م
 شی
ای
فتو
ش 

نق

می توانست به راستی مفهوم دیگری باشد، نه اینکه فقط درچارچوب مفهوم، درک شود )لیکاف 

و جانسون، 1397، ص 27(. استعاره، یک مدل فرهنگی به دست می‌دهد که بر اساس آن 

زنجیر‌های رفتاری برنامه‌ریزی می شود، بیان استعاری برنامه‌ای را در ذهن پدید می آورد و انسان را 

تابع طرح کلی با اجزای مشخص و گام به گام می کند. استعاره در تجربه های ما اثرگذار است و 

در فهم فرد از جهان و روابط اجتماعی نیز تأثیر می گذارد.

زبان دین نیز در بسیاری از موارد در قالب استعارههای مفهومی آمده است؛ ازاین‌رو می تواند 

چارچوب های فکری را برای دین‌داران فراهم می کند، در کنش های دین‌داران اثر بگذارد، برنامه های 

رفتاری را برای دین‌داران تعیین کند، تجارب دینی دین‌داران را معنا ‌دهد و سلوک جمعی دین‌داران 

را تعیین نماید )قائمی نیا، 1401، ص 361(.

 در واقع استعاره را به عنوان یک مدل می توان چنین ترسیم کرد: )قائمی نیا، 1401، ص 351(

در این مبحث، میان »دیدن به عنوانِِ« و استعارۀ مفهومی تلفیق می کنیم. این تلفیق، بدین نحو 

است که دیدن الف به عنوان ب را در گزارۀ الف، ب است، صورت بندی می کنیم و با بهره گرفتن 

از استعارۀ مفهومی آن را تحلیل می نماییم. در واقع استعارۀ مفهومی در اینجا نقش کاربردی کردن 



112

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

کید می کند که دیدن با تفسیر  دیدن به عنوان را بازی می کند؛ زیرا »دیدن به عنوان« بر این نکته تأ

همراه می شود. از اینجا استعارۀ مفهومی، چگونگی این تفسیر را آشکار می کند.

نویسندگان نوشتار پیش‌رو می کوشند فتوای شیخ مفید را با بهره بردن از دیدگاه ویتگنشتاین 

متأخر در تحقیقات فلسفی »دیدن به مثابه« و استفاده از نظریۀ استعارۀ مفهومی لیکاف و جانسون، 

استعارهٔٔ »مشاهد اهل بیت، حرم مکه است« را تحلیل کند.

شیخ مفید فتوا داده است که اگر قاتلی در بیرون از حرم مکه، عامدانه کسی را بکشد و به حرم، 

پناهنده شود، در حرم قصاص نمی شود، بلکه باید با استفاده از اعمال محدودیت هایی چون آب 

ندادن، غذا ندادن، سخن نگفتن با او، خرید و فروش نکردن با او کاری کنند که از حرم بیرون 

بیاید. این فتوا در مورد دیگر جنایاتی نیز که سبب حد می شود صادق است. اما اگر قتل یا جنایت 

در حرم اتفاق افتاد، قاتل در حرم کشته می شود یا بر او حد جاری می گردد؛ زیرا او حرمت حرم 

را وانهاده است. حال اگر جانیِِ  مستحقِِ حد، به حرمی از حرم های اهل‌بیت پناه ببرد، با او 

مانند پناهنده به حرم مکه رفتار می‌شود و حد بر او جاری نمی گردد، مگر اینکه در حرم مرتکب 

جنایت شود که در این صورت در همانجا بر او حد جاری می شود؛ زیرا او حرم را حرمت ننهاده 

و حق آن را ادا نکرده است. )مفید، 1413ق، ص 744(

شیخ مفید در اینجا در ابتدا حکم حرم مکه را تبیین می کند و بی حرمتی به آن را از نگاه دینی 

رد می کند. او حرم مکه را مقدس می‌داند؛ زیرا حرم است و در محدودهٔٔ حرم برخی اعمال، ممنوع 

است. البته این مبحث را در محرمات مُُحرم حج نیاورده است )مفید، 1413ق، ص431(؛ 

زیرا ارتباطی با آنجا ندارد و این فتوا دربردارندهٔٔ غیرمحرم هم می شود؛ ازاین‌رو آن را در موضوع 

قصاص و دیات مطرح کرده است.

مفید در اینجا مشاهد اهل بیت را به حرم مکه ملحق می کند و برخی محرمات در حرم 

مکه را به این مشاهد تعمیم می‌دهد.

شیخ مفید با این فتوا حرم را نه تنها به عنوان قبرهایی مقدس بلکه برای آنها مانند حرم مکه 

حرمت قائل شده است.

دربارهٔٔ الحاق مشاهد مشرفه به حرم دو مقاله نوشته شده است. نویسندگان در مقاله‌ای با 



113


ت
ل‌بی
د اه

شاه
ه م
ش ب

گر
یر ن
 تغی
 در
فید

خ م
 شی
ای
فتو
ش 

نق

عنوان »مبانی و دلایل الحاق مشاهد مشرفه به حرم در تغلیظ دیه و تأخیر اجرای حکم« به آرا 

و دلایل فقهی موافقان و مخالفان پرداخته‌اند و نظر مشهور مبنی بر الحاق مشاهد به حرم را 

ه مرزی و دیگران، 1399، ص109-123(. نویسندگان مقاله دیگری نیز با 
َ
لَ
َ
پذیرفته‌اند. )علیان لَ

عنوان »ارزیابی تحلیلی دیدگاه مصونیت کیفری )حدود( مجرمان پناهنده به مشاهد مشرفه« بر 

خلاف مقالۀ نخست، به عدم الحاق مشاهد به حرم مکه نظر داد‌هاند. گفتنی است که حرم امام 

حسین را در میان مشاهد استثنا کرد‌‌هاند و به حرم ملحق نمود‌هاند. )امیری و دیگران، 1402، 

ص102-69(

هیچ یک از این دو مقاله به موضوع موردبحث ما یعنی تحلیل اصل فتوا و پیامدهای آن ورود 

نکرد‌هاند و محور بحث هر دو تنها مباحث فقهی بوده است، حال آنکه این نوشتار با بهره گرفتن 

از ابزارهای فلسفهٔٔ تحلیلی ویتگنشتاین و استعارهٔٔ مفهومی به ابعاد غیرفقهی فتوا می پردازد.

پیش از آغاز بحث باید به این نکتهٔٔ مهم اشاره کنیم که شاید به ذهن خطور کند که تبیین 

با استفاده از استعارههای مفهومی مبتنی بر شباهت است و نتیجۀ آن قیاسی است که در فقه 

شیعه مذمت شده است )کلینی، 1407ق، ج1، ص 53(، ولی چنین پنداری صحیح نیست؛ 

زیرا  استعارهها هستند که شباهت میان دو مفهوم را می آفرینند، نه اینکه شباهت ها علت آفرینش 

و  نتیجه  شباهت،  بنابراین  ص230-229(.   ،1397 جانسون،  و  )لیکاف  باشند  استعارهها 

محصول استعاره است نه علت آن.

2. فتوای شیخ مفید و »دیدن به مثابه/عنوان« حرم اهل‌بیت

حرم های اهل بیت و امامان شیعه که در خارج از حجاز به شهادت رسید‌هاند، ابتدا بدون 

حریم و تنها به شکل قبر بود. شواهد نشان می‌دهند قبرهای امیرالمومنین،امام حسین، امام 

کاظم و امام جواد حریم خاصی نداشته‌اند، اما برخی شواهد بیانکر آن است که قبر امام 

رضا در قرن چهارم، دیوار داشته است ) ابن بابویه، 1437ق، ج2، ص 523-524( مرقد 

امام رضا به دلیل اینکه در زمان آل بویه، در حوزۀ حکومت سامانیان و غزنویان قرار داشت، 

از محل بحث ما خارج است.از مشاهد امام‌زادگان نیز به دلیل اینکه فتوا بر محور مشاهد امامان 



114

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

صادر شده است، بحث نخواهیم کرد.  

مقابر اهل بیت نزد شیعیان و حتی دیگر مسلمانان ارزش و قداست خاصی داشتند و 

زیارتگاه و مقدس شمرده می شدند. بیش از همه جنبهٔٔ زیارتی این قبور بود که سبب می شد 

شیعیان برای طلب قرب الهی و توسل به اهل بیت، به زیارت این مکان‌ها بشتابند. این بُُعد 

زیارتی، بُُعدی ملموس و مشخص از حضور شیعیان در این اماکن به شمار می آمد. اما با گذشت 

زمان و ساخت حریم ها و دیوارهای محافظتی در اطراف این قبور، مسئلهٔٔ گسترش فیزیکی این 

اماکن مطرح شد و این پرسش به وجود آمد که آیا حرم های ایجادشده، احکام و حرمت های 

خاصی دارند، یا بخش های گسترش یافته همچنان مانند دیگر مکان های زیارتی معمولی درنظر 

گرفته می شوند؟

به نظر می‌رسد این پرسش هم‌زمان یا شاید کمی زودتر از  نخستین فتاوا در این موضوع، 

یعنی فتوای شیخ مفید، مطرح شده باشد. این مسئله در واقع جنبهٔٔ جدیدی از مکان های مقدس 

را وارد گفتمان مذهبی نکرد؛ بلکه ابعادی تاز‌ه از مزار را نمایان و برجسته نمود. یکی از جنبه های 

برجسته‌ای که توسط شیخ مفید مطرح شد، موضوع پناهندگی به مشاهد اهل بیت بود. این 

ایده که شخص مجرم یا گناهکار می تواند به حرم اهل بیت پناه ببرد، پیش از این فتوا به دلایل 

اجتماعی، سیاسی یا فقهی چندان موردتوجه قرار نگرفته بود. فتوای شیخ مفید در این راستا نه تنها 

نگاه جدیدی را به مقولهٔٔ حرم مطرح کرد، بلکه جایگاه این حرم ها را به سطحی نزدیک به حرمت 

و قداست حرم مکه و مدینه رساند.

شیخ مفید مشاهد اهل بیت را همچون حرم مکه، محلی برای حرمت گذاری و پناهندگی 

معرفی کرد. در میان مسلمانان، احترام به حرم مکه، جایگاهی ویژ‌ه داشت و زیارت کنندگان با 

ورود به این حرم، رفتارهایی خاص و متناسب با این مکان مقدس از خود نشان می‌دادند. این 

نگاه به حرم مکه، به نوعی دیگر توسط شیخ مفید به مشاهد اهل بیت تعمیم یافت. با این 

توصیف، شیخ مفید کوشید جنبه‌ای تازه از جایگاه مشاهد مشرفه اهل بیت را آشکار کند و 

توجه جامعهٔٔ شیعه را به قداست و معنویت این اماکن جلب کند.

تفسیر مشاهد اهل بیت به مثابهٔٔ حرم مکه، نیازمند شناخت عمیق از ویژگی ها و جایگاه 



115


ت
ل‌بی
د اه

شاه
ه م
ش ب

گر
یر ن
 تغی
 در
فید

خ م
 شی
ای
فتو
ش 

نق

گاهی را  معنوی و فقهی حرم مکه است و شیخ مفید به عنوان فقیه و متکلم برجسته شیعه، این آ

داشت. وی با این تفسیر نه تنها شأن مشاهد اهل بیت را برجسته ساخت، بلکه این امکان را 

به شیعیان داد که دربارهٔٔ ابعاد مختلف زیارت را از منظر عبادی و اجتماعی بازنگری کنند و نگاه 

خود را نسبت به این مکان های مقدس متحول سازند. از این رهگذر، مشاهد اهل بیت در 

ذهن و فرهنگ شیعیان، جایگاهی والا و هم طراز با برخی از مقدس ترین اماکن اسلامی یافت. به 

نظر می‌رسد آغاز شکل گیری مفهوم »حرم« برای مشاهد اهل بیت از همین زمان بوده است.

3. استعارۀ »مشاهد اهل بیت حرم مکه است«

استعارۀ »مشاهد اهل بیت، حرم مکه است«، درک عمیقی از باورها و ارزش های مذهبی 

شیعیان ارائه می‌دهد. از نگاه تفسیری، این استعاره به خوبی نشان می‌دهد که چگونه حرم مکه 

به عنوان قلمرویی مقدس، نقش مفسّّر و چارچوب‌دهنده به مفهوم مشاهد اهل بیت را ایفا 

می کند. با توجه به این دیدگاه، حرم مکه، نقشی فراتر از یک مکان مقدس دارد و به عنوان نمونه‌ای 

از تقدس و احترام، به درک مفاهیم مرتبط با مشاهد اهل بیت کمک می کند. در این فرآیند، 

همانندی در ارزش ها و تقدسات از مکه به این مشاهد انتقال می یابد.

حرم مکه از منظر تاریخی و مذهبی جایگاهی ویژه در میان مسلمانان کسب کرده است. 

تفکیک میان »حرم« و »حل«، یعنی محدودههای داخلی و خارجی مکه، به درک این جایگاه 

کمک می کند. این تمایز، از یک سو نشانگر قدرت معنوی فضای مقدس حرم است و از سوی 

دیگر، مشاهد اهل بیت را به این تقدس نزدیک تر می سازد. از دیدگاه استعاری، چنین فضایی 

زمینه ساز درک متفاوتی از مفهوم مشاهد اهل بیت می گردد. این مقایسه نشان می‌دهد مشاهد 

اهل بیت نیز حرمت و ارزش والایی دارند که می توان آن را به شیو‌های قیاسی تبیین کرد. این 

فرایند قیاسی چنین است: 

مشاهد  پس  هستند،  مکه  حرم  همانند   اهل بیت مشاهد  دارد،  حرمت  مکه  حرم 

اهل بیت نیز حرمت دارند.

تفکر استعاری در این بستر فراتر از یک ابزار مفهومی عمل می کند و به بُُعد استدلالی نیز 



116

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

 کشیده می شود. از طریق این استعاره، افراد به طور ذهنی مجاب می شوند که  مشاهد اهل بیت

نیز همچون حرم مکه قابل‌احترام و دارای تقدس هستند. این استدلال نه تنها از لحاظ مذهبی 

بلکه از جهت فرهنگی و اجتماعی نیز نقشی مهم دارد. برای افراد باورمند به چنین مبنایی، نوعی 

هویت جمعی ایجاد شده است که تفاوت های آنان را با جهان بینی های مخالف/متفاوت مشخص 

می سازد. به بیان دیگر، این استعاره تنها برای تبیین تقدسات نیست، بلکه ابزاری هویت ساز است 

که حد و مرزهای باورها و اعتقادات را نیز تعریف می کند.

این استعاره نه تنها از لحاظ مفهومی، بلکه از لحاظ عملی نیز اثرگذار است. رفتارهای اجتماعی 

شیعیان بر اساس این باور شکل می گیرد. از جمله این رفتارها می توان به پناه بردن مجرمان به حرم 

اشاره کرد. در باور شیعیان، حرم به عنوان مکانی مقدس از تعرض و تعدی در امان است و حتی 

گناهکاران نیز می توانند به آن پناه ببرند. این رفتار بر اساس مدل فرهنگی‌ای است که این استعاره 

در ذهن افراد ایجاد کرده است. افزون بر این، حاکمان نیز در عمل نمی توانند با استفاده از زور، 

فرد مجرم را از حرم خارج کرده و مجازات کنند. این محدودیت قدرت سیاسی، جایگاهی ویژ‌ه 

به حرم اهل بیت می بخشد که فراتر از حدود انسانی و اجتماعی است و ارتباطی عمیق با 

تقدسات الهی برقرار می کند.

البته باید توجه داشت که این استعاره نمی تواند تمام جنبه های مشاهد اهل بیت را پوشش 

دهد. اگر مشاهد اهل بیت به طور کامل با مفهوم حرم مکه تطبیق پذیر بود، دیگر به این قیاس 

استعاری نیازی وجود نداشت. این مشاهد تنها در چارچوب حرم مکه قابل تفسیر نیست و ابعاد و 

 وجوه خاص خود را داراست. ازاین‌رو، این استعاره تنها بخشی از مفهوم کلی مشاهد اهل بیت

را توضیح می‌دهد.

از جنبه‌ای دیگر، این استعاره آثار اجتماعی مهمی نیز دارد. باورمندان به این استعاره، جهان 

خود را به دو بخش حرم و غیرحرم تقسیم می کنند و این تقسیم بندی بر رفتارها، تصمیم گیری ها 

و الگوهای زندگی آنان اثر می گذارد. برای مثال، احترام به حرم اهل بیت نه تنها در محدودهٔٔ 

زیارت ها، بلکه در تمام جنبه های زندگی شیعیان نمود می یابد. به همین دلیل می توان گفت که 

این استعاره تأثیرات عمیقی بر انسجام و همبستگی اجتماعی شیعیان دارد. این حس همبستگی، 



117


ت
ل‌بی
د اه

شاه
ه م
ش ب

گر
یر ن
 تغی
 در
فید

خ م
 شی
ای
فتو
ش 

نق

آنان را از دیگر گروههای مذهبی متمایز می کند و پایه‌ای برای هویت جمعی آنان فراهم می آورد.

از سوی دیگر، این استعاره نوعی نظم فرهنگی ایجاد می کند. همان طور که مجرمان به حرم 

پناه می برند، متولیان مشاهد نیز رفتار خود را بر اساس این تقدس سامان می‌دهند. این نظم 

فرهنگی در واقع نوعی برنامه‌ریزی ذهنی ایجاد می کند و افراد را تابع طرحی کلی می سازد که از 

این استعاره نشأت گرفته است. به بیان دیگر، این استعاره نه تنها تقدسات را توجیه می کند، بلکه 

به عنوان یک الگوی فرهنگی عمل می کند که رفتارهای مختلف در جامعه را تنظیم می نماید.

تفکر  از  نمادی  مکه«  حرم   ،اهل بیت »مشاهد  استعارۀ  که  گفت  می توان  نهایت  در 

استعاری در دین و فرهنگ اسلامی است که کارکردهایی گوناگون دارد. این استعاره، افزون بر 

اینکه به درک تقدسات مذهبی کمک می کند، هویتی اجتماعی و فرهنگی می سازد که رفتارهای 

افراد را در چارچوب ارزش ها و باورهای دینی تنظیم می کند. اگرچه این استعاره نمی تواند تمام 

ابعاد مفهوم مشاهد اهل بیت را بازبنماید و مفهوم حرم را نمایندگی می کند، اما چارچوبی 

مفید برای تحلیل و درک این مفهوم ارائه می‌دهد که در هویت و انسجام اجتماعی شیعیان نقشی 

اساسی دارد.



118

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

4. قرن چهارم و حرم‌های اهل‌بیت

فتوای شیخ مفید که در دهه های پایانی قرن چهارم یا آغاز قرن پنجم صادر شد، نه تنها نقطهٔٔ 

آغاز تحولات دینی بلکه نقطهٔٔ عطفی در تاریخ تحول حرم ها و شکل گیری شهرهای مقدس در 

شیعه بود. ازاین‌رو بررسی این فتوا تنها از منظر فقهی کافی نیست، بلکه باید آن را در زمینه های 

تاریخی، اجتماعی و سیاسی نیز تحلیل کرد. این فتوا‌ که از سوی برجسته ترین فقیه آن زمان، 

شیخ مفید، صادر شد، مشاهد امامان شیعه را در برخی احکام به حرم مکه ملحق کرد. براین 

اساس، مفهوم حرم، مفهومی مهم است که باور، بینش، نگرش و رفتارهای فردی و اجتماعی را 

به دنبال دارد. این فتوا، دور‌های تاریخی و تحول آفرین را نشان می‌دهد که در قرون چهارم و پنجم 

به‌ویژه زمان حکومت آل بویه رخ داد. در این دوره، توجهی ویژه مشاهد امامان شیعه در 

محدودهٔٔ این حکومت صورت گرفت و به تقویت جایگاه آنان انجامید.

اینجا توجه حاکمان شیعی به‌ویژه آل بویه به این مشاهد را از منظر تاریخی  بجاست در 

بررسیم تا چگونگی توجه آنان به این مشاهد را در ادامهٔٔ بحث بهتر درک کنیم.

عضدالدوله در سال 365 ق به نجف رفت و یکسال در نجف ماند و قبه‌ای بلند و ساختمانی 

بزرگ بر قبر حضرت ساخت.  در این ساخت‌و ساز او برای حرم، دیوار هم بنا کرد و روی آن را با 

چوب درخت ساج پوشاند. ) موسوی زنجانی، 1405ق، ص62(

در سال 400ق حسن بن فضل بن سهلان وزیر آل بویه سخت بیمار شد، نذر کرد اگر از 

این بیماری شفا یابد، دیواری برای مشهد امیرالمؤمنین بنا کند. او از این بیماری شفا یافت.  

ابواسحاق ارّّجانی ساخت این دیوار را بر عهده گرفت. )ابن اثیر، 1385ق، ج9، ص154(. 

برخی گزارش کرد‌هاند حسن بن فضل این دیوار را تکمیل کرد. )ابن کثیر، 1417ق، ج11: ص 

342( ذهبی بدون اشاره به بیماری حسن بن فضل گفته است وی به دلیل حملات بادیه نشین ها 

به مشهد علی از اموال خود دیواری مستحکم ساخت و و مشهد را درارای حصن و بارو کرد 

)ذهبی، 1409ق، ج27، ص243( چنانکه گفتیم به نظر می‌رسد این سور و دیوار، دیوار شهر 

نجف است،  نه دیوار مشهد امیرالمؤمنین؛ زیرا مشهد پیش از این سور داشته است. )حکیم، 

1427ق، ج 1، ص324(. این نذر نشان می‌دهد هدف او استشفای به سبب قبر حضرت بوده 



119


ت
ل‌بی
د اه

شاه
ه م
ش ب

گر
یر ن
 تغی
 در
فید

خ م
 شی
ای
فتو
ش 

نق

است؛ ازاین‌رو به عمارت و حفظ این شهر از اذیت و آزار بادیه نشینان اهتمام کرده است. در 

واقع ساخت دیوار برای مراقبت از شهر به دلیل باور مذهبی وزیر بوده است. این باور مذهبی به 

قداست و حرمت مرقد حضرت امیر، سبب شد شهر نجف دارای برج و بارو حصار شود و 

امنیت ساکنان شهر تأمین گردد.

در سال 371 نیز عضدالدوله قبه‌ای بلند با چندین رواق بر مرقد امام حسین بنا نهاد. 

خانه ها را در اطراف مرقد و بازارها را آباد کرد. وی حتی برای کربلا نیز دیوارهایی بلند ساخت و 

« نشان 
ً
شهر را دارای حصن و بار کرد )حکیم، 1427ق، ج 1، ص 83(. تعبیر »عمّّر حولها بیوتاً

می‌دهد او دیواری برای برای مرقد ساخت؛ زیرا وقتی در سال 407ق پس از آتش سوزی در 

مشهد الحسین و آتش گرفتن رواق ها، ابوالحسن بن فضل رامهرمزی از وزرای آل بویه برای 

حرم امام حسین دیواری بنا نهاد. )ابن جوزی، 1417ق، ج15، ص120(. این نشان می‌دهد 

که دیوارهای زمان عضد الدوله به دلیل آتش سوزی از بین رفته است و رامهرمزی دوباره دیوارها 

را از نو ساخته است.

چنان که پیداست ساخت دیوار برای حرم امام حسین و برای شهر کربلا همزمان مورد 

توجه و اهتمام آل‌بویه بوده است. 

یاسین،  )آل  بودند  بسیار  قریش  مقابر  اطراق  خانه های  قرن چهارم  نخسین سال های  در 

 جواد امام  و  کاظم  امام  قدیمی  ساختمان  معزالدوله   336 سال  در  ص12(.  1390ق، 

را برداشت، ساختمانی بررگ بر مرقد  امامان بنانهاد و بر فراز این ساختمان، دو قبه ساخت. 

صحنی وسیع با دیوارهایی بلند نیز در مقابل این ساختمان بنا کرد )خلیلی، 1407ق، ج9، قسم 

الکاظمین 1، ص163(. در سال 369 عضدالدوله اطراف بناهای این مشهد، دیواری ساخت 

)همان، ص 164(.  در سال 371 عضدالدوله میان محلهٔٔ کرخ بغداد و مرقد دو امام در کاظمیه، 

بیمارستان عضدی را بنا نهاد که برای استفادهٔٔ زائران بود )موسوی زنجانی، 1405، ص109(. از 

زمان آل بویه خوف و هراس شیعیان از بین رفت و خیل بسیاری برای زیارت می آمدند، به همین 

دلیل ساخت خانه در اطراف حرم زیاد شد. سه سرباز از حرم محافظت می کردند و معزالدوله نیز 

با بزرگان دولت هر پنج شنبه به زیارت می آمدند، شب جمعه را در خانه‌ای بزرگ پیرامون مشهد 



120

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

می ماندند و روز جمعه بازمی گشتند )خلیلی، 1407ق، ج9، قسم الکاظمین 1، ص163(. 

سکونت در اطراف این دو مشهد در نیمهٔٔ دوم قرن چهارم باز هم بیشتر شد. از برخی گزارش‌ها 

استفاده می شود که در نیمهٔٔ قرن پنجم علویان بسیاری داخل و خارج دیوراهای مشهد ساکن 

بودند. )آل یاسین، 1390ق، ص13(. این نشان می‌دهد که دیوراهای مشهد بیش از حدِِ متعارف 

بودند، به گونه‌ای که عد‌های در آن زندگی می کردند. آل یاسین حدس می‌زند آغاز جدایی کاظمیه 

از بغداد در نیمهٔٔ دوم قرن پنجم رخ داده است. اما تبدیل شدن آن به شهری مانند شهرهای دیگر 

تا پایان خلافت عباسیان در قرن هفتم به طول انجامید )آل یاسین، 1390ق، ص15(. اما چیزی 

که آشکار است دیوار داشتن حرم در زمان آل بویه است. این دیوارها به دست حاکمان شیعی این 

حکومت بنا نهاده شدند و در ادامه شهر شدن کاظمیه نیز به دلیل این مشهد بوده است.

نخستین کسی که برای قبور امام عسکری و امام هادی دیوار ساخت، ناصرالدوله حمدانی 

شیعی در سال 333 ق بود. او در همین سال برای شهر سامرا نیز دیار ساخت. پس از او معزالدوله 

در سال 337 ق صحن و دیوار را تجدید بنا کرد. عضدالدوله در سال 368 روضه را با ساج تزیین 

نمود، رواق ها را تعمیر و صحن را توسعه داد و دیوارها را محکم کرد )موسوی زنجانی، 1405ق، 

ص 125-126(. در مورد سامرا هم می بینیم که دیوار داشتن حرم با حصار کشیدن برای شهر، 

همزمان رخ داده است و این کار را در هر دو مرحله، حاکمان شیعه انجام داد‌هاند. برخی یکی 

از علل بقای سامرا تا امروز را همین عتبه های مقدس می‌دانند )خلیلی، 1407ق، ج12، سامرا، 

ص110(. چنان که می بینیم امنیت شهر به دلیل حصن و باروها و بقای آن نیز به سبب به وجود 

مشاهد این دو امام بوده است.

این موارد نشانگر آن است که شهرهای مذهبی، تقدس و حرمت خود را از از مشاهدی 

گرفته‌اند که درون آن هاست و دارای حریم شد‌هاند. در واقع حریم‌دار شدن شهرهای مذهبی و 

شکل گیری مفهوم حرم حرمت را به مزار اختصاص نداده و به شهر نیز سرایت کرده است.

امنیت این شهرها هم به لحاظ دیواردار شدن نیز مرهون وجود همین مشاهد است. همزمان 

که این مشاهد دارای حریم می شوند، شهرها نیز دارای سور و دیوار می شوند )کربلا، نجف و 

سامرا( و این نشان می‌دهد که نه تنها حرمت، بلکه امنیت این شهرها نیز به وجود این مشاهد 



121


ت
ل‌بی
د اه

شاه
ه م
ش ب

گر
یر ن
 تغی
 در
فید

خ م
 شی
ای
فتو
ش 

نق

همبسته شده است. در واقع از یک سو امنیت حرم، وابسته به امنیت شهر گردیده است و از سوی 

دیگر، شهر نیز دارای دیوار شده است؛ به دیگر بیان، شهر نیز به نوعی حرم برشمرده شده است. 

اینجاست که شهر مذهبی هویت خود را از مشاهد می گیرد و دارای تقدس و حرمت می گردد. 

ازاین‌رو اقتضاهای شهر مذهبی و مقدس باید با توجه به مشاهد موردتوجه قرار گیرد. به تعبیری 

شهر مقدس، تقدس را درون خود دارد، بلکه بالاتر، با تقدس و حرمت حیات می یابد و بدون آن 

شهری مانند دیگر شهرهاست. 

5. فتواهای فقیهان تا قرن دهم 

اکنون فتواهای عالمان شیعه پس از شیخ مفید را بررسی می کنیم تا تأثیر این فتوا و تداوم آن 

در فقه شیعه را به طور اجمال دریابیم.

شاگرد برجستهٔٔ شیخ مفید، شیخ طوسی )د460ق(، این فتوا را در کتاب فتوایی خود النهایه  

مطرح کرد. ) طوسی، 1400ق، ص756( این روند توسط ابن براج )د 481ق( شاگرد شیخ طوسی 

ادامه یافت. عبارت وی نشان می‌دهد از النهایه اقتباس کرده است ) ابن البراج، 1406ق، ج2، 

ص516(. ابن ادریس )د 598( نیز این فتوا را نقل و تبیین کرده است )ابن‌ادریس حلی،1410ق، 

ج3، ص364(.  محقق حلی  )د 676ق( نیز در شرائع الاسلام به این فتوا و منبع آن یعنی النهایه 

تصریح کرده است )محقق حلی، 1409ق، ج4، ص 1018(. محقق در نکت النهایه که شرحی 

بر النهایه است این نظر را می پذیرد )محقق حلی، 1412ق، ج3، ص405(. کتاب  النهایه و 

شرائع الاسلام به دلیل جایگاه برجسته‌ای که در میان متون فقهی داشتند، نقش مهمی در گسترش 

و نهادینه سازی این فتوا بازی کردند. علامه حلی )د 726 ق( در تلخیص المرام و قواعد الاحکام 

)1421ق، ص 356؛ 1413ق، ج3، ص667(،  فخر المحققین )د 771 ق( در ایضاح الفوائد  

)1387ق، ج4: ص 681(، شهید اول )د 786ق( در غایة المراد )1414ق، ج4، ص 498( 

سیوری حلی ) د 826( در التنقیح الرائع لمختصر الشرائع  )1404ق، ج4، ص460(، مفلح 

صیمری )د پس از 873ق( در غایة المرام فی شرح شرائع الاسلام )1420ق، ج4، ص420-

422 (،  شهید ثانی )د966ق( در مسالک الافهام الی تنقیح شرائع الاسلام )1413ق، ج15، 



122

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

ص322( هر یک به تأیید و گاه نقد این فتوا پرداخته‌اند.

این تکرارها به نهادینه شدن مفهوم حرم انجامید و آثاری نیز در طول تاریخ از خود برجا 

گذاشت.

نتیجه‌گیری

این مقاله حول محور تحلیل فتواهای شیخ مفید در قرن چهارم هجری و جایگاه مشاهد 

اهل بیت در تطبیق با مفهوم حرم مکه شکل گرفته است. فتوا شیخ مفید مبنایی برای تغییر 

نگرش و تفکر شیعیان نسبت به قداست و حرمت مشاهد اهل بیت فراهم نمود و به نوعی 

ابعاد زیارتی، عبادی و اجتماعی این مکان های مقدس را دگرگون ساخت. شیخ مفید با فتوا دادن 

بر غیرممکن بودن اجرای حدود در حرم های اهل بیت مگر در شرایط خاص، نه تنها به این 

مکان ها نقش معنوی و مقدس بخشید، بلکه جایگاهی اجتماعی نیز برای شان تعیین نمود که در 

باور شیعیان و تاریخ تحولات مذهبی ماندگار شد.

مشاهد اهل بیت از یک مکان  زیارتی به فضایی تبدیل شدند که قداست و حرمت آنها به 

نوعی با حرم مکه برابر دانسته شد. استدلال فقهی شیخ مفید که ویژگی‌های حرم مکه را به مشاهد 

کید بر حرم به مثابهٔٔ مکانی مقدس که  اهل بیت تعمیم داد، دو جنبهٔٔ اصلی داشت: نخست، تأ

 پناهگاهی امن برای افراد، حتی گناهکاران، است؛ دوم، این نگاه استعاری که مشاهد اهل بیت

نیز همانند حرم مکه، قوانین حمایتی‌ و محدودیتی دارند. این تفکر، نقشی مهم در نهادینه سازی 

احترام به مشاهد اهل بیت در میان شیعیان داشت.

ابزارهای فلسفی و زبان شناختی مانند استعارۀ مفهومی  در این مقاله همچنین مفاهیم و 

»مشاهد اهل بیت، حرم مکه است« و مفهوم »دیدن به عنوان« از ویتگنشتاین مورد استفاده 

قرار گرفت. این استعاره برای باورمندان، تصویری فراتر از زیارت و ابعاد عبادی برای مشاهد 

اهل بیت تصویر می کند و موجب می شود تا آن را در چارچوبی همچون حرم مکه ببینند. 

این تحولات نه تنها بر اعتقادات و اعمال مذهبی شیعیان تأثیر داشت، بلکه هویت جمعی آنان 

را نیز تقویت کرد.



123


ت
ل‌بی
د اه

شاه
ه م
ش ب

گر
یر ن
 تغی
 در
فید

خ م
 شی
ای
فتو
ش 

نق

بسزا در شکل گیری هویت  تأثیری  آل بویه،  با دوران حکومت  فتوای شیخ مفید، همگام 

مشاهد داشت. در این دوره، حرم های اهل بیت به فضاهایی با حرمت و امنیت ویژه تبدیل 

شدند که نقشی محوری در توسعهٔٔ شهرهای مقدس مانند نجف و کربلا داشتند. حکومت 

آل بویه با ساخت‌و سازهایی نظیر دیوارها و رواق ها، بر حرمت این مکان ها افزود و آنها را به مرکز 

هویت های مذهبی-اجتماعی تبدیل کرد.

این فتوا نه تنها در دوران شیخ مفید، بلکه در قرون بعد نیز توسط فقیهان برجسته شیعه تکرار 

و تأیید شد و توسعه یافت. این نهادینه سازی مفهومی به تصویب فرهنگی به نام »بست نشینی« در 

دوران صفویه انجامید که به گناهکاران اجازه می‌داد در این حرم ها پناه گیرند. این سنت تا دوران 

پهلوی ادامه داشت و بخشی از فرهنگ مذهبی شیعه به شمار می آمد.

از منظر تاریخی، رابطه‌ای مستقیم میان تحولات حرم ها و شکل گیری شهرهای مقدس وجود 

دارد. فتوای شیخ مفید و تحرکات حکومت آل بویه موجب شد تا نجف، کربلا و دیگر شهرهای 

مذهبی افزون بر معنویت، به محورهای امنیت و انسجام اجتماعی تبدیل شوند. این شهرها نه تنها 

بر پایهٔٔ تقدس، بلکه با خلق ساختاری مبتنی بر حفظ ارزش ها و باورهای مذهبی شیعه، به مرکز 

هویت سازی تبدیل شدند.

در نهایت، تحلیل فتواهای شیخ مفید و مقایسهٔٔ مشاهد اهل بیت با حرم مکه، نشان 

می‌دهد چگونه مفاهیم فقهی و استعاری توانستند معنویت، حرمت، و همچنین هویت جمعی 

در میان شیعیان را تقویت کنند. این رابطهٔٔ میان تاریخ و معنا، همچنان بخشی از گفتمان مدرن 

مذهبی شیعه است. حرم های اهل بیت به عنوان فضایی مقدس و استعار‌های از فضای الهی، 

پیوندی میان تاریخ، مذهب و اجتماع برقرار کرد‌هاند.



124

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

منابع

	1 ابن اثیر، عزالدين أبوالحسن على بن اب‌ىالكرم )1385(. الکامل فی التاریخ. بیروت: .

دارصادر.

	2 ابن ادریس حلی، محمد بن منصور )1410ق(. السرائر الحاوی لتحریر الفتاوی. چاپ .

دوم. قم: دفتر انتشارات اسلامى وابسته به جامعهٔ مدرسين حوزهٔ علميهٔ قم‌.

	3 مؤسسهٔ . قم:  الرضا.  اخبار  عیون  )1437ق(.  علی  بن  محمد  )صدوق(  بابویه  ابن 

.آل‌البیت

	4 ابن جوزی، عبدالرحمان بن علی )1412ق(. المنتظم فی تاریخ الامم و الملوک )تحقیق .

زرزور نعیم(. بیروت: دار الکتب العلمیه منشورات محمد علی بیضون.

	5 انتشارات . دفتر  قم:   اول.  چاپ  المهذب.  )1406ق(.  عبدالعزیز  قاضی  ابن‌البراج، 

اسلامى وابسته به جامعه مدرسين حوزه علميه قم‌.

	6 بن . عبدالله  ترکی  تحقیق:  النهایه.  و  البدایة  )1417ق(.  عمر  بن  اسماعیل  ابن‌کثیر، 

عبدالمحسن. جیزه: مرکز البحوث و الدراسات العربیة و الاسلامیة بدار هجر.

	7 امیری، مصطفی و همکاران )1402ش(. »ارزیابی تحلیلی دیدگاه کصونیت کیفری .

)حدود( مجرمان پناهنده به مشاهد مشرفه«. جستارهای فقهی و اصولی. سال 9. شماره 

33. صص: 102-69.

	8 آل‌یاسین، محمد حسن )1390ق(. »لمحات من تاریخ الکاظمیه«. البلاغ. سال 3. .

شمار‌ههای 3 و 4. ص38-7.

	9  بخاری، محمد بن اسماعیل )1410ق(. صحیح البخاری. قاهره: وزارة اوقاف..

.	10 حکیم، حسن عیسی )1427ق(. المفصل فی تاریخ النجف الأشرف‌. قم: المکتبة 

الحیدریه.

ى فخر المحققين، محمد بن حسن بن يوسف )1387ق(. ايضاح الفوائد في شرح 11	.
ّ
حل

مشكلات القواعد. قم: مؤسسه اسماعيليان

.	12 الخلیلی، جعفر )1407ق(. موسوعة العتبات المقدسة.بیروت: مؤسسهٔ اعلمی.



125


ت
ل‌بی
د اه

شاه
ه م
ش ب

گر
یر ن
 تغی
 در
فید

خ م
 شی
ای
فتو
ش 

نق

.	13 ذهبی، شمس الدین محمد بن احمد )1409ق(. تاریخ الاسلام و وفیات المشاهیر و 

الاعلام. بیروت: دارالکتاب العربی.

.	14 رضوانی، علی‌اصغر )1390ش(. جغرافیا و صنعت گردشگری. چاپ دهم تهران: 

انتشارات دانشگاه پیام‌نور.

.	15 سیوری حلی، مقداد بن عبدالله )1404ق(. التنقيح الرائع لمختصر الشرائع‌ )تحقیق 

سيد عبداللطيف حسينى كوك‌همر‌ى. چاپ اول(. قم: انتشارات كتابخانه آية الله مرعشى 

نجفى.

.	16 صيمرى، مفلح بن حسن )حسين( )1420ق(. غاية المرام في شرح شرائع الإسلام. 

4 جلد. بیروت: دارالهادی.

.	17 اثربخش  مدیریت  »الگوی  ‌)1390ش(.  معصومه  توحیدلو،  حمید،  ضرغام، 

گردشگری. مطالعهٔ موردی مقصد مذهبی مشهد«. فصلنامهٔ مطالعات گردشگری. سال 

7. ش 16. ص25- 52.

.	18 طوسی، محمد‌بن حسن )1400ق(. النهایه فی مجرد الفقه و الفتوی. بیروت: دار 

الكتاب العربي‌.

.	19 عاملى شهيد اول، محمد بن مىك )1414ق(. غاية المراد فی شرح نكت الإرشاد. قم: 

انتشارات دفتر تبليغات اسلامى حوزهٔ علميهٔ قم.

.	20 عاملى شهيد ثانى، زين الدين بن على )1413ق(. مسالك الأفهام إلى تنقيح شرائع 

الإسلام‌. قم: مؤسسهٔ معارف اسلامی.

.	21 ‌علامه حلی، حسن بن یوسف )1421ق(. 1421ق. تلخيص المرام في معرفة الأحكام‌. 

تحقیق: هادی قبیسی )چاپ اول(. قم: دفتر انتشارات اسلامى وابسته به جامعهٔ مدرسين 

حوزهٔ علميهٔ قم‌.

.	22 ‌علامه حلی، حسن بن یوسف )1413ق(. قواعد الأحكام فی معرفة الحلال و الحرام‌ 

)چاپ اول(. قم: دفتر انتشارات اسلامى وابسته به جامعهٔ مدرسين حوزهٔ علميهٔ قم‌.

.	23 ه مرزی، سلمان و همکاران )1399ش(. »مبانی و دلایل الحاق مشاهد 
َ
ل
َ
ل  علیان 



126

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

مشرفه به حرم در تغلیظ دیه و تأخیر اجرای حکم«. فقه و اصول. سال 52. ش 123. 

ص 123-109.

.	24 قاسم‌زاده، حبیب الله )1398ش(. مقدمه‌ای بر شناخت‌پژوهی استعاره )چاپ اول(. 

تهران: ارجمند.

.	25 قائمی‌نیا، علیرضا )1401ش(. دین و مدل‌های فرهنگی )چاپ اول(. تهران: کتابخانهٔ 

موزه و مرکز اسناد مجلس شورای اسلامی.

.	26 کلینی، محمد بن یعقوب )1387ش(. کافی )چاپ اول(. قم: دار الحدیث.

.	27 لیکاف، جرج و مارک جانسون )1397ش(. استعاره‌هایی که با آن‌ها زندگی می‌کنیم 

)ترجمهٔ هاجر آقا ابراهیمی، چاپ سوم(. تهران: نشر علم.

.	28 محقق حلی، جعفر بن حسن )1409ق(. شرائع الاسلام فی مسائل الحلال و الحرام. 

تهران: استقلال.

.	29 محقق حلی، جعفر بن حسن )1412ق(. نکت النهایه‌ )چاپ اول(. قم: دفتر انتشارات 

اسلامى وابسته به جامعهٔ مدرسين حوزهٔ علميهٔ قم‌.

.	30 مفید، محمد بن محمد‌بن نعمان )1413ق(. المقنعه‌ )چاپ اول(. قم: كنگره جهانى 

هزارهٔ شيخ مفيد.

.	31 موسوی زنجانی، سید ابراهیم )1405ق(. جولة فی الاماکن المقدسة‌ )چاپ اول(. 

بیروت: مؤسسه اعلمی.

.	32 نجاشی، احمد بن علی )1407ق(. فهرست اسماء مصنفی الشیعه. قم: دفتر انتشارات 

اسلامى وابسته به جامعهٔ مدرسين حوزهٔ علميهٔ قم‌.

.	33 ویتگنشتاین، لودویگ )1403ش(. تحقیقات فلسفی )ترجمهٔ مالک رحمتی، چاپ 

سوم(. تهران: هرمس و کرگدن.


