
Theology of City A Biannual Journal
Vol. 2, No. 2, Fall 2024 & winter 2025, Issue 4 

The Position of the Family in the Structure of the Divine City and Islamic 

Civilization, Inspired by Verses 30-35 of Surah Al-Baqarah
Ahmad Aghaeizadeh Torabi1

Abstract

Verses 30 to 35 of Surah Al-Baqarah present a significant part of the story 
of Adam's creation and the settlement of him and his spouse in Paradise. 
According to some Quranic exegetes, this Quranic narrative is an allegorical 
yet real depiction of human life on Earth. Studying the verses of creation from 
this perspective can yield lessons for the better living of Adam's descendants 
on Earth, revealing the essential necessities and warnings that humans face 
in their material and spiritual existence. The findings of this research indicate 
that, based on these verses, following the principle of human creation and his 
inherent potentials by God, and considering the philosophy of human creation 
(growth and trial), the most crucial necessities of his life are: forming a family 
and participating in community and society, followed by the issue of housing, 
then sustenance provision, and finally, individual and social responsibility. In 
this study, Adam's Paradise is referred to as the first human dwelling on Earth, 
termed the "City of God." The authors have endeavored to demonstrate the 
position and role of the family and the spousal system within the structure 
of the Divine City—what it was and what it should be. A city that, if properly 
established, can shape a comprehensive Islamic civilization on Earth. 

Keywords: Family, City, Adam's Paradise, The Language of the Quran.

1. Assistant Professor, Department of Islamic Studies, Faculty of Medicine, Mashhad University of 
Medical Sciences, Iran, (Corresponding Author) 36torabi@gmail.com



67

جایگاه خانواده در ساختار شهر الهی و تمدن اسلامی با الهام 
از آیة 30 و 35 سورة بقره*

احمد آقایی‌زاده ترابی1

چکیده

در آیهٔٔ 30 تا 35 سورهٔٔ بقره، بخشی مهم از داستان آفرینش آدم و اسکان او و همسرش در بهشت مطرح 

شده است. از نظر برخی مفسران، این گزارش قرآنی بیانی تمثیلی و در عین حال واقعی از زندگی انسان 

در کرهٔٔ خاک است و مطالعهٔٔ آیات آفرینش از این منظر، می تواند آموزه هایی برای بهتر زیستن فرزندان آدم 

در زمین به همراه داشته باشد و نشان دهد که آدمی در حیات مادی و معنوی خود با چه ضرورت ها و 

هشدارهایی روب‌هرو است. نتایج این پژوهش نشان می‌دهد بر اساس آیات یادشده، پس از اصل آفرینش 

انسان و استعدادهای فطری او از سوی خدا، با توجه به فلسفهٔٔ آفرینش انسان )رشد و آزمون(، مهم ترین 

ضرورت زندگی او، تشکیل خانواده و حضور در جمع و جامعه و سپس موضوع مسکن و در مرحلهٔٔ بعد 

تأمین غذا و در نهایت، مسئولیت پذیری فردی و اجتماعی است. در این پژوهش، بهشت آدم بهعنوان 

نخستین مسکن انسان در زمین، شهر خدا نامیده شده است و نویسندگان کوشیده‌اند نشان دهند جایگاه 

خانواده و نظام همسری در ساختار شهر الهی چه بوده است و چه باید باشد؛ شهری که اگر درست بنا 

شود، می تواند شکل‌دهندهٔٔ تمدن فراگیر اسلامی در زمین باشد.  

واژگان کلیدی‌: خانواده ، شهر، بهشت آدم، زبان قرآن.

* تاریخ دریافت: ۱۴۰4/1/17، تاریخ تأیید: 8/ 7/ 1404.
10.22081/jtc.2025.71435.1054 :)DOI( شناسهٔٔ دیجیتال

36torabi@ )1. استادیار گروه معارف دانشکده پزشکی دانشگاه علوم پزشکی مشهد، ایران. )نویسندهٔٔ مسئول

gmail.com

دوفصلنامة  سال دوم، شماره ۲، پاییز و زمستان ۱۴۰۳، پیاپی ۴، صفحات ۶۷-۸۳



68

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

مقدمه

آنگاه که خدا اراده کرد» آدم « را بیافریند، ارادهٔٔ خود را با فرشتگان در میان گذاشت و فرمود: 

رْْضِِ خََلِِيفََةًً )بقره/30(؛ »من در زمین جانشینی قرار خواهم داد!« 
َ �
ِي جََاعِِلٌٌ فِِي الْأَ إِِنِّ�

و  پرداختند  داوری  به  او  نسل  و  آدم  دربارهٔٔ  داشتند،  اختیار  در  که  نشانههایی  با  فرشتگان 

مََاءََ )بقره/30(؛ »آیا موجودی را در زمین  ِ تََجْْعََلُُ فِِيهََا مََنْْ يُُفْْسِِدُُ فِِيهََا وََيََسْْفِِكُُ الدِّ�
َ
گفتند: أَ

مُُ 
َ
عْْلَ

َ
ِي أَ اک است«. خداوند در پاسخ فرشتگان می فرماید: إِِنِّ�

ّ
قرار می دهی که فسادگر و سفّ

مُُونََ )بقره/30( »من چیزی می‌دانم که شما نمی دانید«. در واقع خداوند به فرشتگان 
َ
 تََعْْلَ

ا
مََا لَا

می گوید داوری شما دربارهٔٔ نسل بشر، کامل و همهجانبه نیست؛ زیرا اگر در میان فرزندان آدم، 

برخی راه فساد و خون‌ریزی را در پیش می گیرند، برخی دیگر با اراده و انتخاب درست - و نه 

عصمت ذاتی- در دشوارترین بحران‌های زندگی، خواهند درخشید و جلوه هایی عظیم از ایمان، 

عبودیت و ایثار و جهاد را در برابر چشمان هستی به نمایش می گذارند و جایگاه برتر آدم و نسل 

او را بر شما فرشتگان به اثبات می‌رسانند.

این چنین شد که خدا آدم را آفرید و فرشتگان را که مدعی کمال و نزاهت خود و نقصان آدم 

هُُ ساجِِدِِينََ )ص/72(؛ »پس از 
َ
قََعُُوا لَ

َ
يّْْتُُهُُ وََ نََفََخْْتُُ فِِيهِِ مِِنْْ رُُوحِِي فَ إِِذا سََوَّ�

َ
بودند، فرمان داد: فَ

این که آفرینش آدم را سامان دادم و در او روح دمیدم، همگان برای او به سجده درافتید«. فرشتگان 

به فرمان خدا بر آدم سجده بردند و به اطاعت خدا  پرداختند و بدین گونه در برابر کمالات آدم -که 

گاهی و اراده و انتخاب استوار بود- فروتنی ورزیدند و از آن پس هیچ فرشت‌های در برابر  بر محور آ

آدمیان ادعای برتری و تقدم نکرد؛ چنان که  رسول خدا در سیر آسمانی خود از جبرئیل خواست 

تا جلوتر از او حرکت کند و جبرئیل گفت: از آن زمان که خدا فرمان مان داد تا بر آدم سجده بریم، 

م نجست‌هایم. )حویزی، 1405، ج1، ص116(
ّ

ما هرگز بر آدمیان تقدّ

از آن پس آدم بهعنوان مسجود فرشتگان و موجودی برتر از آنان، باید اثبات کند که ب‌هراستی 

شایستهٔٔ آن جایگاه و تکریم بوده است، اما آدم، هنوز آماده این هماوردی نبود؛ زیرا موجودی تنها 

بود و در انزوای فردیت خود، میدانی برای اثبات شخصیت خویش نداشت. نه زمین‌های برای 

محبت‌ورزی و ایثارگری و فدا کاری می یافت و نه صحن‌های برای رقابت و عداوت و بدخواهی 



69

قره
رة ب

سو
 35

 و 
30

یة 
ز آ

ام ا
 اله

ی با
لام

 اس
دن

 تم
ی و

 اله
هر

ر ش
ختا

 سا
 در

اده
انو

ه خ
گا

جای

می شناحت. این گونه بود که نمی توانست شایستگی های خود را بروز دهد و به فرشتگان بنمایاند.

افزون‌براین، آدم، انسان بود و نیازمند انس و الفت و تعامل با دیگران و او در این تعامل و 

زیست انسانی، می توانست شایستگی ها و کمالات خویش را شکوفا سازد و به ثبت رساند. آدم 

به حضور در جمع و جامعه داشت نیاز؛ جامع‌های که خانواده، هستهٔٔ مرکزی و اصلی آن بهشمار 

گاه بود، بدون‌ آن که خود آدم بداند و تمنا کند، نیاز او را برآورده  می آمد و خدا که از عمق نیاز آدم آ

ساخت و همسری برایش قرار داد. از آن پس بود که آدم و همسرش به خلافت در زمین دست 

یافتند و در معرض »الطاف مادی و معنوی « و نیز »مسئولیت ها و تکالیف« قرار گرفتند و در 

جزیره یا جنگل و یا بوستانی زمینی -که بهعنوان منزل گاهی امن و سرشار از نعمات متنوع از 

سوی خدا به آنان هدیه داده شد– استقرار یافتند

جََرََةََ 
 تََقْْرََبََا هََذِِهِِ الشَّ�َ

ا
 مِِنْْهََا رََغََدًًا حََيْْثُُ شِِئْْتُُمََا وََلَا

ا
ةََ وََكُُلَا جََنَّ�َ

ْ
نْْتََ وََزََوْْجُُكََ الْ

َ
نََا يََا آدََمُُ اسْْكُُنْْ أَ

ْ
وََقُُلْ

الِِمِِينََ )بقره/35(؛ »و گفتيم اى آدم خود و همسرت در اين باغ مسکن گزینید، 
تََكُُونََا مِِنََ الظَّ�َ

َ
فَ

هر گونه و از هر كجاى آن خواهيد فراوان بخوريد ولی به اين درخت نزديک نشويد هك از سیه 

كاران خواهيد شد«

1. آدم و همسرش، نخستین شهروندان شهر خدا

آدم و همسرش در باغی پر درخت و پر محصول استقرار یافتند و از شهروندان شهر خدا در 

زمین گردیدند؛1 شهری که بهترین و کامل ترین شرایط زیست یک خانواده را داشت و اگر آنان 

و فرزندان شان، حریم آن جایگاه را نگه می‌داشتند، هرگز گرفتار گرسنگی و برهنگی و تشنگی و 

 تََضْْحََى )طه/118و 
ا

 فِِيهََا وََ لَا
ْ
 تََظْْمََؤُُاْ

ا
كََ لَا

نَّ�َ
َ
 تََعْْرََى‌ وََ أَ

ا
 جََتوعََ فِِيهََا وََ لَا

�ا
لَّا

َ
كََ أَ

َ
 لَ

مرارت نمی شدند. إِِنَّ�َ

119(؛ »تو در این بوستان نهگرسنه مىشوى ونه برهنه مىمانى و نه تشنه مىشوى و نه از حرارت 

آفتاب آزار مىبينى.«

اگر بهشت آدم را، بوستانی در زمین بدانیم، پیام آیه برای مخاطبان قرآن این است که ظرفیت و 

امکانات طبیعی زمین به قدری است که پاسخ گوی نیازهای مختلف انسان برای عصرها و نسل ها 

1 . دربارهٔٔ بهشت آدم چهار دیدگاه وجود دارد که در صفحات بعد اشاره خواهیم کرد.



70

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

خواهد بود به شرط آن که انسان به شجرهٔٔ ممنوعه )ظلم، بی عدالتی، فزون خواهی، ضعیف کشی، 

آنان  استثمار و استعمار و غیره( نزدیک نشود و قوانین فطری و الهی را نشکند. اما دریغ که 

در نخستین تجربهٔٔ زندگی خود، گرفتار غفلت و کم توجهی شدند و با یک انتخاب نادرست، 

سلامت، امنیت، رفاه و آسایش خود را به خطر انداختند. )بقره/36(

ما در این پژوهش، بر اساس این که بهشت آدم را جزیره، جنگل و یا بوستانی در زمین 

دانست‌هایم،1 درصدد شناسایی ویژگی‌های این شهر ایده آل برآمده‌ایم تا از این طریق، الگویی برای 

فرزندان آدم در عصر حاضر ارائه دهیم که نگرانی های مادی و معنوی در آن کمتر به چشم آید و 

فضای »خوب زیستن« در آن هرچه بیشتر مهیا باشد.

2. نگاهی گذرا به زبان قرآن در آیات آفرینش

 نقطهٔٔ کانونی این پژوهش، تبیین مشخصات و ویژگی های شهر ایده آل خدا برای آدم و خانوادهٔٔ 

اوست تا در پرتو تأملات قرآنی و تفسیری و تحلیلی دریابیم که آیا آن مشخصات یا بخشی از آنها 

قابل‌دستیابی و بازسازی در همهٔٔ زیستگاه های امروز فرزندان آدم در زمین هست یا خیر؟

دستیابی به چنین تحلیل و تفسیری نیازمند بهره گیری از روش تفسیری خاصّّ و نگرش ویژه 

به بیان و زبان و سبک گزاره های قرآن در نقل داستان آفرینش و آیات پیرامونی آن است. 

تلاش ما در این تدبر قرآنی می تواند تلاشی در راستای رمزگشایی پیام‌های قرآنی بهشمار 

آید؛ پیام هایی که در دلالت های ضمنی و التزامی و کنایی و اشاره‌ای آیات الهی نهفته است و 

عِِبََارََةِِ 
ْ
ى الْ

َ
شْْيََاءََ: عََلَ

َ
بََعََةِِ أَ رْْ

َ
ى‌ أَ

َ
‌ عََلَ ِ

در حدیثی از امام صادق به آن اشاره شده است: »كِِتََابُُ اللَّهِ��

حََقََائِِقُُ 
ْ
وْْلِِيََاءِِ وََ الْ

َ �
طََائِِفُُ لِِلْأَ

َ�
ِ وََ اللَّ

خََوََاصِّ�
ْ
ِشََارََةُُ لِِلْ

�
ِ وََ الْإِ

عََوََامِّ�
ْ
عِِبََارََةُُ لِِلْ

ْ
الْ

َ
حََقََائِِقِِ؛ فَ

ْ
طََائِِفِِ وََ الْ

َ�
ِشََارََةِِ وََ اللَّ

�
وََ الْإِ

نْْبِِيََاءِِ« )مجلسی، 1403ق، ج 89 ، ص103( »کتاب خدا بر چهار سطح استوار شده است: 
َ �
لِِلْأَ

1 . این نویسنده با مبانی تفسیری خود به این نتیجه رسیده بود که بهشت آدم، بوستانی در زمین بوده است و خوشبختانه 

در مطالعات بعدی متوجه شد که در روایاتی از اهل بیت این برداشت تأیید شده است: »فی الكافی و العلل و القمّّی عن 

 ».
ً
الصادق عل‌هيالسلام: أنّّها كانت من جنان الدنيا يطلع فيها الشمس و القمر و لو كانت من جنان الخلد ما خرج منها أبداً

)فیض کاشانی؛ ج1، ص116( 



71

قره
رة ب

سو
 35

 و 
30

یة 
ز آ

ام ا
 اله

ی با
لام

 اس
دن

 تم
ی و

 اله
هر

ر ش
ختا

 سا
 در

اده
انو

ه خ
گا

جای

عبارات، اشارات، لطایف و حقایق. عبارات برای عوام، اشارات برای خواص، لطائف برای اولیای 

الهی و حقایق برای انبیاست«.

اهتمام ما در این پژوهش، عبور از» فهم مخاطبان عام« و ورود به » فهم اشارات قرآن« است.

3. بهشت آدم، منزلگاهی ایده‌آل، در زمین

بیشتر مفسران قرآن طی بیش از 13 قرن، آیات مربوط به »چگونگی آفرینش آدم« و »بهشت 

آدم« و »شجرهٔٔ ممنوعه« را بر ظاهر الفاظ حمل کرده‌اند و همچون گزاره های متعارف بشری 

ری را می توان یافت که زبان قرآن را در این آیات، زبان استعاره و 
ّ
برشمرده‌اند. در این میان کمتر مفّ

 ََة جََنَّ�َ
ْ
نْْتََ وََزََوْْجُُكََ الْ

َ
کنایه و اشاره بداند. برهمین اساس بیشتر مفسران در تفسیر يََا آدََمُُ اسْْكُُنْْ أَ

بر این باور بوده‌اند که منظور از جنّّت در این آیه، بهشت موعود یا بهشتی در آسمان )طبرسی، 

1372، ج1، ص194( یا بهشت برزخی )جوادی جلد 3 ذیل آیه 35 بقره( بوده است. استدلال 

ایشان نسبت به این تفسیر نیز این بوده است که الف( بیشترین کاربرد واژهٔٔ جنّّت در قرآن، ناظر 

به بهشت جاودان بوده است؛ ب( موضوع هبوط آدم و همسرش از بهشت به زمین، حکایت از 

آن دارد که آدم و همسرش در مکانی بالاتر از زمین بوده‌اند و از آن ارتفاع به سمت زمین سقوط 

  نََا اهْْبِِطُُوا بََعْْضُُكُُمْْ لِِبََعْْضٍٍ عََدُُوٌّ�ّ
ْ
ا كانا فِِيهِِ وََ قُُلْ خْْرََجََهُُما مِِمَّ�ّ

َ
أَ
َ
يّْْطانُُ عََنْْها فَ

هُُّمََا الشَّ�
�
زَلََّ

َ
أَ
َ
کرده‌اند. فَ

)بقره/36(؛ »پس شيطان آن دو را به لغزش واداشت و از جایگاه و موقعیتی هك در آن بودند، اخراج کرد، 

)آنگاه ما به آدم و همسرش( گفتيم: از جایگاه خود به زمین فرود آييد. زمینی که بهعنوان زیستگاه جدید 

شما، همواره مستلزم عداوت‌ورزی برخی از شما با برخی دیگر است.«

در این میان برخی از مفسران هم معتقد بوده‌اند بهشت آدم، بوستانی از بوستان های زمین 

-جنگل یا جزیره‌ای سرسبز و پر میوه- بوده است، نه بهشتی در آسمان )خطیب، 1424ق، ج1، 

ص58(؛ زیرا خداوند قبل از آفریدن آدم به فرشتگان، اعلام کرده بود که زیستگاه آدم، زمین 

رْْضِِ خََلِِيفََةًً )بقره /30(؛ »و هنگامى 
َ �
ئِِكََةِِ إِِنِّ�ّي جاعِِلٌٌ فِِي الْأَ مََلا

ْ
كََّ لِِلْ بُّ�  رََ

َ
خواهد بود: وََ إِِذْْ قالَ

هك پروردگارت به فرشتگان گفت: من بر آنم تا در زمين جانشينى قرار دهم.« 

بنابراین از همان آغاز معلوم بود که آفرینش آدم در زمین بوده است و ادامهٔٔ زندگی او نیز در 



72

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

زمین خواهد بود،اما  استفاده از لفظ »جنّّت« نمی تواند بر آسمانی بودن نخستین منزلگاه آدم 

دلالت داشته باشد؛ زیرا جنّّت به هر سرزمینی گفته می شود که دارای پوشش گیاهی انبوه و 

حََدِِهِِما 
َ
نا �لِأَ

ْ
يْْنِِ جََعََلْ

َ
 رََجُُلَ

الًا
هُُمْْ مََثََ

َ
درختان فروان است، همچنان که »جنّّت« در آیهٔٔ و اضْْرِبِْْ لَ

 به معنای بوستان و باغی در زمین است.
ً
عْْنابٍٍ... )کهف/32( قطعاً

َ
تََّيْْنِِ مِِنْْ أَ جََنَّ�

»براى مردم نمونه بیاور آن دو مرد را هك ما به ىكي از آن ها دو باغ انگور داده بودیم، ولی 

صاحب باغ، گرفتار کفران و ناسپاسی شد و در نتیجه حاصل باغ های او از میان رفت«. 

پس کاربرد واژهٔٔ »جنّّت« در قرآن، به بهشت جاودان اختصاص ندارد و بنابراین مانعی ندارد 

که »جنّّت آدم« به معنای باغ، جنگل یا جزیره‌ای سرسبز در همین دنیا باشد و در آن صورت 

»هبوط« نه به معنای سقوط از کره‌ای به کرهٔٔ دیگر، بلکه به معنای تنزّّل مرتبهٔٔ معنوی و نیز کم شدن 

آسایش و آرامش و امنیّّت آدم و همسرش بوده است )بیضاوی، 1418، ج1، ص72(، )شبّّر، 

1407، ج1، ص89(، )مکارم، 1371ش، ج1، ص187(

از امام صادق پرسیدند: آیا بهشت آدم از بوستان های دنیا بود یا بهشت جاودان؟ امام 

فرمود: از بوستان های همین دنیا بوده است که خورشید و ماه در آن طلوع می کرد و اگر بهشت 

43؛ فیض،  راه می یافت! )قمی/ج1/  بدان  ابلیس  نه  و  آن اخراج می شد  از  آدم  نه  بود  آخرت 

1415ق، ج1، ص116(

کید این پژوهش بر زمینی بودن بهشت آدم از آن‌روست که اگر بهشت آدم را زمینی ندانیم،  تأ

آیهٔٔ 35 سورهٔٔ بقره -آیهٔٔ مورداستناد ما در این پژوهش- نمی تواند الگوی مناسبی برای شهری 

ایده آل در زمین باشد و برداشت های ما از این آیه، تناسبی با زندگی زمینی انسان نخواهد داشت.

4. »خانواده‌نگری« مبنای مسکن و شهرسازی در تمدن الهی

نخستین موضوعی که در آیات مرتبط به آفرینش آدم مطرح شده است، موضوع آفرینش 

همسر برای اوست. دومین موضوع مهمی که خداوند به آن تصریح کرده است، تأمین مسکن 

نْْتََ وََزََوْْجُُكََ 
َ
نََا يََا آدََمُُ اسْْكُُنْْ أَ

ْ
برای خانواده‌ای است که هنوز متشکل از یک زوج می باشد: وََقُُلْ

ةََ )بقره/35(. بنا بر این آیات، خداوند وقتی آدم را آفرید و هنوز همسری برایش قرار نداده  جََنَّ�َ
ْ
الْ



73

قره
رة ب

سو
 35

 و 
30

یة 
ز آ

ام ا
 اله

ی با
لام

 اس
دن

 تم
ی و

 اله
هر

ر ش
ختا

 سا
 در

اده
انو

ه خ
گا

جای

بود، سخنی از محل سکونت و استقرار او به میان نیاورد، گویی از نگاه خداوند، انسان منفرد و 

بی همسر، انسانی ناتمام و فاقد شرایط لازم برای تکریم و حمایت ویژه در نظام الهی– و حداقل 

فاقد اولویت– است؛ زیرا نسل انسانِِ بدون همسر و خانواده در معرض انقراض خواهد بود و انگیزهٔٔ 

لازم برای تعهدپذیری را نخواهد داشت، بنابراین عمرش از فرصت ها و تهدیدها و دلبستگی ها و 

 بهمعنای نقض هدف خداوند 
ً
وابستگی ها و وارستگی ها کمتر بهره می گیرد. چنین چیزی قاعدتاً

از آفرینش آدم خوهد بود؛ زیرا انسان منفرد و بدون تعهدات خانوادگی و اجتماعی، نمی تواند 

جوهرهٔٔ وجود خود را در کورهٔٔ آزمون ها و ابتلائات که فلسفهٔٔ آفرینش آدم است، بروز دهد.1 )حقی 

برسوی، بی تا، ج1، ص107(

به بیان دیگر، انسان منفرد، دارای فلسفهٔٔ زیستی  و زندگی در این جهان نیست؛ زیرا خانواده، 

تضمین کنندهٔٔ استمرار زندگی بشر در زمین و پیدایش نسل ها و رشد و پرورش آنان و شکل گیری 

جوامع بزرگ انسانی و تمدن الهی در پرتو بعثت انبیا و سبقت در نیکی ها و ایثار و جهاد و تقواست.

البته این سخن بدان معنا نیست که انسان های بدون همسر و کسانی که به هر دلیل نتوانست‌هاند 

تشکیل خانواده دهند، مشکل وجودی و معنوی دارند و نباید در جامعه موردتوجه قرار گیرند و یا 

کسی به تأمین نیازها و رفع مشکلات آنان بیندیشد. این ادعا بهمعنای آن است که اگر پیش فرض 

آفریدگار هستی -بهعنوان خالق و مدبّّر آن- آفرینش  مردان و زنان منفرد و گسسته از هم بود، برای 

استمرار حیات بشر در زمین و فراهم آوردن زمینههای رشد و نگهداری و حمایت از آنان و نیز 

انتقال فرهنگ الهی از نسلی به نسل دیگر، باید تدبیر دیگری می‌اندیشید. دراین صورت لازم بود 

انسان را همچون بسیاری از حیوانات، تنها از طریق غرایز و کشش های غریزی هدایت می کرد 

و پیامبری را برنمی‌انگیخت و کتابی را برای هدایت انسان ها نمی فرستاد؛ زیرا انسان های منفرد 

و گسسته از پیوندهای خانوادگی، مجال اندک و میدان کوچکی برای شکوفایی استعدادهای 

نهفته و تعهد و تعالی و در نهایت، ابتلا و آزمون دارند. در واقع این خانواده است که میدان 

ه تعالى خلق حواء لامر تقتضهي الحكمة ليدفع آدم وحشته بها لكونها من جنسه و ليبقى الذرية على 
ّ
1. ثم اعلم ان اللّ

ه 
ّ
ه فان اللّ

ّ
ممر الأزمان و الأيام الى ساعة القيام فان بقاءها سبب لبعثة الأنبياء و تشريع الشرائع و الاحكام و نتيجة لامر معرفة اللّ

تعالى خلق الخلق لاجلها.



74

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

دلبستگی های عمیق و وابستگی های شدید می باشد و در این دلبستگی ها و وابستگی هاست که 

میدان آزمون های گسترده را می گشاید و میزان وارستگی انسان ها برای فرشتگان و خود آدمیان به 

نمایش می گذارد. 

انسان در مقام خلافت الهی در زمین، مدیر و مدبر خانواده، عشیره، شهر و یا جامعه خود 

است و ناگزیر باید هم جامعهپذیر و هم مسئولیت پذیرباشد و رسالت هدایت گری و حمایت و 

حفاظت از خانواده خود را در ابعاد مادی و معنوی برعهده گیرد: 

 )تحریم/6(؛ 
ً
هْْلِِيكُُمْْ نااًر

َ
نْْفُُسََكُُمْْ وََ أَ

َ
ذِِينََ آمََنُُوا قُُوا أَ

َ�
هََا الَّ يُّ�ُ

َ
يا أَ

»اى كسانى هك ايمان آورده‌ايد، خود و خانواده خود را از آتشى هك هيزم آن مردم و سنگها 

است ، دور نگه داريد«

يْْها )طه/ 132(؛ »وخانواده‌ات را به نماز فرمان ده و بر 
َ
ةِِلاّ وََ اصْْطََبِِرْْ عََلَ  كََ بِِالصَّ�

َ
هْْلَ

َ
مُُرْْ أَ

ْ
وََ أْ

آن پايدار باش.« 

نْْ يُُتِِمَّ�ّ الرَّ�ضّاعََةََ )بقره/ 233(؛ 
َ
رادََ أَ

َ
يْْنِِ لِِمََنْْ أَ

َ
يْْنِِ كامِِلَ

َ
وْْلادََهُُنَّ�ّ حََوْْلَ

َ
والِِداتُُ يُُرْْضِِعْْنََ أَ

ْ
وََ الْ

»و مادران باید فرزندان شان را دو سال کامل شیر دهند. ]این حکم[ برای کسی است که می 

خواهد دوران شیرخوارگی ]کودک[ را تکمیل کند«

مََعْْرُُوفِِ )بقره/233(؛ 
ْ
هُُ رِِزْقُُْهُُنَّ�ّ وََ كِِسْْوََتُُهُُنَّ�ّ بِِالْ

َ
ودِِ لَ

ُ
مََوْْلُ

ْ
ى الْ

َ
وََ عََلَ

»و خوراک وپوشاک اين مادران، به وجهى نكيو بر عهده )پدر و( صاحب فرزند است.«

وارِثِِِ مِِثْْلُُ ذلِِكََ )بقره/ 233(؛ 
ْ
ى الْ

َ
وََ عََلَ

»و- اگر پدر در قید حیات  نباشد، هزينهٔٔ خوراک و پوشاک مادر- بر عهدهٔٔ وارث پدر است.«

این آیات بخشی از تعهدات و وظایف معنوی و مادی سرپرستان خانواده را بیان کرده است. 

کسانی که از تشکیل خانواده امتناع ورزند، از این مسئولیت فطری و الهی پرهیز کرده‌اند و بخشی 

از اهداف الهی را بر زمین نهاده‌اند؛ زیرا انسان در متن زندگی خانوادگی و اجتماعی است که 

فرصت می یابد صفات متعالی خود را بروز دهد و همچون خداوند رحیم و کریم و رزاق که 

دارای رحمت گسترده بر آفریده های خود است، دلباختهٔٔ رحمت بر همسر و فرزندان و شیفتهٔٔ 

کرامت برخاندان خود گردد و این رحمت و کرامت در حق خانواده، تمرینی برای بهکارگیری آن 



75

قره
رة ب

سو
 35

 و 
30

یة 
ز آ

ام ا
 اله

ی با
لام

 اس
دن

 تم
ی و

 اله
هر

ر ش
ختا

 سا
 در

اده
انو

ه خ
گا

جای

دربارهٔٔ دیگر انسان ها خواهد بود. در واقع، خانواده همان جامعهٔٔ کوچک است که همهٔٔ بایدها و 

نبایدهای یک جامعهٔٔ بزرگ را در خود نهفته دارد و انسان به تدبیر الهی، روحیهٔٔ مسئولیت پذیری، 

حق شناسی، وفاداری، رحمت و عطوفت‌ورزی را از خانواده فرامی گیرد و در جامعه گسترش می 

دهد.

آیات ذیل، با همهٔٔ تنوع بیان، در اهتمام به نسل و ذریه، اشتراک دارند:

74(؛   / )فرقان   إِِمََامًًا قِِينََ  مُُتَّ�َ
ْ
لِِلْ نََا 

ْ
وََاجْْعََلْ عْْيُُنٍٍ 

َ
أَ قُُرَّ�َةََ  اتِِنََا  يَّ�َ ِ وََذُُرِّ� وََاجِِنََا  زْْ

َ
أَ مِِنْْ  نََا 

َ
لَ هََبْْ  نََا  بَّ�َ رََ

»پروردگارا، ما را همسران و فرزندانی عطا فرما که مایه چشم روشنی ما باشند، و ما را )سر خیل 

بََةًً )آل عمران/ 38(؛  ةًً طََيِّ�ِ يَّ�َ ِ دُُنْْكََ‌ ذُُرِّ�
َ
پاکان و( پیشوای اهل تقوا قرار ده«. رََبِّ�ِ هََبْْ لِِي مِِنْْ لَ

كََ مِِنْْ بََنِِي آدََمََ  بُّ�ُ  رََ
َ

خََذَ
َ
»پروردگارا، مرا )به لطف خویش( فرزندی پاک سرشت عطا فرما« وََ إِِذْْ أَ

قِِيامََةِِ 
ْ
وا يََوْْمََ الْ

ُ
نْْ تََقُُولُ

َ
وا بََلى‌ شََهِِدْْنا أَ

ُ
كُُمْْ قالُ ّ سْْتُُ بِِرََبِّ�

َ
 لَ

َ
نْْفُُسِِهِِمْْ أَ

َ
شْْهََدََهُُمْْ عََلى‌ أَ

َ
تََهُُمْْ‌ وََ أَ يَّ�َ ِ مِِنْْ ظُُهُُرِوهِِِمْْ‌ ذُُرِّ�

ا عََنْْ ذها غافِِلِِينََ )اعراف/172(؛ »و به یاد آر هنگامی که خدای تو از پشت فرزندان آدم  ا كُُنَّ�ّ
إِِنَّ�ّ

ذرّّیّّه آنها را برگرفت و آنها را بر خودشان گواه ساخت که آیا من پروردگار شما نیستم؟ همه گفتند: 

بلی، ما گواهی دهیم«.

تََهُُمْْ )طور/ ۲۱(؛ »كسانى هك  يَّ�َ ِ حََقْْنا بِِهِِمْْ‌ ذُُرِّ�
ْ
لْ
َ
تُُهُُمْْ‌ بِِإِِميانٍٍ أَ يَّ�َ ِ بََعََتْْهُُمْْ‌ ذُُرِّ�

آمََنُُوا وََ اتَّ�َ ذِِينََ 
َ�
وََ الَّ

ايمان آوردند و فرزندانشان به پيروى از آنان ایمان اختيار كردند، فرزندانشان را در بهشت به آنان 

ملحق مكىنيم .«

حََ مِِنْْ 
َ
تِِي وََعََدْْتََهُُمْْ وََ مََنْْ صََلَ

َ�
اتِِ عََدْْنٍٍ الَّ هُُمْْ جََنَّ�َ

ْ
دْْخِِلْ

َ
كََ‌ وََ أَ

َ
بََعُُوا سََبِِيلَ

ذِِينََ تابُُوا وََ اتَّ�َ
َ�
اغْْفِِرْْ لِِلَّ

َ
فَ

اتِِهِِمْْ‌. )غافر/7-8(؛ »خدایا ! آنان که ]به سوی تو بازگشتند و از راه تو  يَّ�َ ِ زْْواجِِهِِمْْ وََ ذُُرِّ�
َ
آبائِِهِِمْْ وََ أَ

پیروی کردند[به باغ های جاودان بهشت؛ وارد ساز! و هر یک از پدران و همسران و فرزندانشان 

را که نكيوكار بوده اند به بهشت رهنمون باش«این آیات نشان می‌دهد نگاه قرآن به »خانواده« هم 

جنبهٔٔ تربیتی و آموزشی و هم جنبهٔٔ عاطفی و اخلاقی دارد و درعین حال همین پیوند مستحکم و 

وثیق فطری را وسیل‌های برای آزمون انسان ها در زندگی می‌داند و هشدار می‌دهد که مبادا پدرها 

و مادرها، در مسیر حمایت و حفاظت از خانوادهٔٔ خود، گرفتار بی عدالتی و ظلم و اجحاف به 

جْْرٌٌ عََظِِيمٌٌ )انفال/ 28(؛ 
َ
َ عِِنْْدََهُُ أَ  اللَّهَ��

نَّ�ّ
َ
وْْدُُلاكُُمْْ فِِتْْنََةٌٌ وََ أَ

َ
كُُمْْ وََ أَ

ُ
مْْوالُ

َ
مّا أَ

نَّ�
َ
مُُوا أَ

َ
دیگران شوند: وََ اعْْلَ



76

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

»و بدانيد هك اموال و فرزندانتان آزمايشى )براى شما( هستند و البتّّه نزد خداوند )براى كسانى 

هك از عهدهى‌ آزمايش برآيند(، پاداشى بزرگ است.«

قرآن در اوج تشویق مؤمنان به حمایت از خانواده هشدار می‌دهد که:

مْْوالِِ وََ 
َ �
الف: شيطان درصدد سوء‌استفاده از مال و فرزندان انسان است: شارِكِْْهُُمْْ فِِي الْأَ

وْْدِِلا )اسراء/64(
َ �
الْأَ

وْْدلا )حديد/20(
َ �
مْْوالِِ وََ الْأَ

َ �
ب: خطر فزون خواهى در مال و فرزند وجود دارد: تََكاثُُرٌٌ فِِي الْأَ

 ِ وْْدُُلاكُُمْْ عََنْْ ذِِكْْرِ
َ
كُُمْْ وََ لا أَ

ُ
مْْوالُ

َ
هِِكُُمْْ أَ

ْ
ج: فرزند و مال می تواند انسان را ازیاد خدا باز دارد: لا تُُلْ

 )منافقون/ 9( ِ
اللَّهِ��

فلسفهٔٔ هردو دسته از آیات، تأمین هدف آفرینش انسان یعنی رشد و تعالی از یک سو و ابتلا 

نْْفُُسِِ 
َ �
مْْوََالِِ وََالْأَ

َ �
جُُوعِِ وََنََقْْصٍٍ مِِنََ الْأَ

ْ
خََوْْفِِ وََالْ

ْ
كُُمْْ بِِشََيْْءٍٍ مِِنََ الْ

وََنَّ�َ
ُ
نََبْْلُ

َ
و آزمون از سوی دیگر است: وََلَ

 شما را به چيزى از ]قبيل[ ترس و گرسنگى و 
ً
ابِِرِِينََ )بقره / 155(؛ »و قطعاً ِ الصَّ�َ رِ مََرََاتِِ وََبََشِّ�ِ

وََالثَّ�َ

كاهشى در اموال و جانها و محصولات مىآزماييم و مژده ده شيكبايان را«

5. تسهیل و ترویج ازدواج، حتی قبل از تأمین مسکن

ةََ )بقره/35( و سبک ورود قرآن به بازگفتِِ  جََنَّ�َ
ْ
نْْتََ وََزََوْْجُُكََ الْ

َ
نََا يََا آدََمُُ اسْْكُُنْْ أَ

ْ
از آیهٔٔ وََقُُلْ

زندگی آدم در این جهان، استفاده می شود که تسهیل امر ازدواج و هموار ساختن شرایط تشکیل 

خانواده برای همهٔٔ کسانی که قابلیت همسری و نیاز به آن را دارند، نخستین ضرورت  زندگی 

انسانی در تمدن الهی است و فقدان مسکن مناسب و معیشت بهینهٔٔ خانواده، نباید بهانهٔٔ ترک 

ازدواج یا تأخیر آن شود. خداوند در نقل داستان آدم – بهعنوان نماد همهٔٔ انسان ها در طول تاریخ – 

این روند را در عمل نشان داده و تأیید کرده است؛ زیرا از سیاق آیه و ارتیاط آن با آیات قبل نشان 

می‌دهد خداوند در فاصلهٔٔ آفرینش آدم و اعطای مسکن مناسب به او، همسرش را آفرید و میان او 

و همسرش، آشنایی و الفت بر قرار کرد و سپس به آدم  نوید داد که آن دو دارای مسکن خواهند 

بود و می توانند از شرایط خوب آن بهره مند شوند. 

اگر ما در این آیه و آیات مشابه، واژهٔٔ »آدم« را به معنای نوع آدمیان )شعرانى، 1386، ج1، 



77

قره
رة ب

سو
 35

 و 
30

یة 
ز آ

ام ا
 اله

ی با
لام

 اس
دن

 تم
ی و

 اله
هر

ر ش
ختا

 سا
 در

اده
انو

ه خ
گا

جای

ص58( و یا نماد همهٔٔ انسان ها از آغاز تا پایان تاریخ بدانیم، چنان که برخی مفسران بدان تصریح 

کرده‌اند )طالقانی، 1362ش، ج1، ص126(، درخواهیم یافت که داستان آدم، داستان بشریت 

و  حقایق  برخی  بر  خدا  تصریح  و  ص127(1  ج1،  است.)طباطبایی، 1374،  تاریخ  کل  در 

ضرورت های زندگی آدم در پوشش گزارش های خبری و داستانی، نوعی نزول آیات از افق برتر، 

به ساحل فهم و ادراک توده هاست. البته خداوند می‌دانسته است که تدبرکنندگان در قرآن، هنگام 

ضرورت، به معارف نهفتهٔٔ آیات پی خواهند برد و ذخایر معرفتی کلام الهی را همچون ذخایر 

مادی زمین بهتدریج کشف خواهند کرد.

کسانی که به وحیانی بودن قرآن اعتقاد دارند، نهتنها محتوای آن، بلکه تک تک واژگانش را از 

 به اصلی ترین پیام ها 
ً
جانب خداوند می‌دانند و معتقدند کلام الهی، دقیق و فشرده است و معمولاً

می پردازد و مفاهیم مفید، اما نیازمند تأمل و تدریج را به فحوای کلام و قراین حالی و کلامی و 

عقلی وا گذار می کند. همچنین معتقدند سبک گویش و جملهبندی و تقدم و تأخر کلمات قرآن 

نیز دارای اشاراتی است که برای ژرف کاوان، بهتدریج مکشوف خواهد شد.

شایان توجه است آنچه ما به عنوان »ضرورت تشکیل خانواده، حتی قبل از داشتن مسکن 

و معیشتِِ مستقل جوانان از آیهٔٔ 35 سورهٔٔ بقره استفاده کردیم، در آیهٔٔ 32 سورهٔٔ نور به صراحت 

قََرََاءََ 
ُ
إِِمََائِِكُُمْْ إِِنْْ يََكُُونُُوا فُ الِِحِِينََ مِِنْْ عِِبََادِِكُُمْْ وََ يََامََى مِِنْْكُُمْْ وََالصَّ�َ

َ �
نْْكِِحُُوا الْأَ

َ
بیان شده است؛ مانند: وََأَ

ُ وََاسِِعٌٌ عََلِِيمٌٌ )نور/ 32(؛ »]مردان و زنان[ بی همسرتان و نیز غلامان و  ضْْلِِهِِ وََاللَّهُ��
َ
ُ مِِنْْ فَ يُُغْْنِِهِِمُُ اللَّهُ��

کنیزان شایستهٔٔ خود را همسر دهید، اگر تهیدست باشند، خدا آنان را از فضل خود بی نیاز می کند 

و خدا بسیار عطاکننده و داناست.«

در این آیه، مخاطب »و انکحوا...« نه خود جوانان جامعه بلکه سرپرستان خانواده و مدیران 

نهادهای فرهنگی و اخلاقی و سلامت جسمی و روانی جامعه هستند که باید در امر همسرگزینی 

1. آدم نمونه و نایب جنس بشر است پس اگر آن روز خداوند ملائهك را وادار كرد تا براى آدم سجده كنند، از اين جهت 

هك خليفهٔٔ خدا در زمين است، در حقيقت اين حكم سجده شامل همهٔٔ افراد بشر می‌شود و در حقيقت سجدهٔٔ ملائهك براى 

خصوص آدم، از اين باب بوده است هك آدم، قائم مقام و نمونه و نايب همهٔٔ جنس بشر بوده است. )طباطبایی، 1374، ج1، 

ص204(



78

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

دختران و پسران، نقشی مثبت و فعال ایفا کنند و چنانچه رشد و قابلیت همسری را در آنان شاهد 

بودند، نگران فقر و تنگدستی اقتصادی آنان نباشند و مانع ازدواج آنان نشوند، بلکه هموارکنندهٔٔ 

این مسیر باشند؛ زیرا خدا آنان را از فضل خود بهره مند و توانگر خواهد کرد.

6. مدیران جامعه، مسئول تحکیم بنیان خانواده و حمایت از آن

خدا بهعنوان خالق انسان، مدیر و مدبّّر و سامان‌دهندهٔٔ زندگی او نیز هست که پس از تدارک 

همسر برای آدم، بی‌درنگ زمینهٔٔ مسکن‌دار شدن آنان را فراهم کرده است و دسترسی به مواد 

غذایی سرشار و متنوع را میسر ساخته است تا شرایطی متعادل و متناسب برای بروز لیاقت ها و 

استعدادها و قابلیت های آنان فراهم آید. این امر، درسی برای همهٔٔ آنان است که خلافت خدا 

در زمین را برعهده دارند؛ یعنی پدران، مادران، مدیران اجتماعی و رهبران الهی که باید نگران 

سلامت مادی و معنوی فرزندان و شهروندان شهر خدا باشند و در تأمین ضرورت های زندگی 

آنان کوتاهی نکنند. همان گونه که پداران و مادران، خلافت الهی را در انعقاد نطفه و تولد فرزندان 

برعهده گرفت‌هاند باید در تأمین مسکن و غذا و پوشاک فرزندان نیز این خلافت را برعهده گیرند. 

مدیران سیاسی و اجتماعی که مدیریت و رهبری جامعه را برعهده گرفت‌هاند باید اولویت های نیاز 

مردمان را از یاد نبرند و از تحکیم پای‌ههای خانواده و تأمین مسکن مناسب و غذای سرشار از مواد 

سالم و مقوی غفلت نورزند، بلکه این امور را از وظایف خود برشمارند. 

در آیهٔٔ موردبحث، سخن از قرار گرفتن مسکن در اختیار آدم و همسرش به میان آمده است 

و نه تملیک مسکن به آنان و می توان نتیجه گرفت تأمین مسکن مناسب برای زوج های جوان، 

 بهمعنای تملیک مسکن به آنان نیست، بلکه می تواند تسهیل دسترسی و بهره برداری از آن 
ً
ضرورتاً

باشد تا به تدریج با تلاش و کار، مالک مسکن شوند. نکتهٔٔ دیگری که می توان از آیه استفاده کرد 

این است که مدیران اجتماعی در شهرسازی و ساخت مسکن باید خانواده نگر باشند و به تحکیم 

خانواده و خفاظت از امنیت و پایداری و سلامت و نشاط آن بهعنوان یک اصل  بیندیشند.



79

قره
رة ب

سو
 35

 و 
30

یة 
ز آ

ام ا
 اله

ی با
لام

 اس
دن

 تم
ی و

 اله
هر

ر ش
ختا

 سا
 در

اده
انو

ه خ
گا

جای

7. تأمین معیشت و نیازهای اقتصادی 

باید دید که تصریح خداوند به آدم و همسرش دربارهٔٔ بهره وری آنان از تنوع غذایی و فراوانی 

آن چه هدفی را دنبال می کرده است: 

 مِِنْْهََا رََغََدًًا حََيْْثُُ شِِئْْتُُمََا؛ »و بخورید از محصولات این بوستان هر اندازه و به هر 
ا

وََكُُلَا

شکل که می خواهید«.

ا« نهفته است که مفسران در 
ً

دً
َ
1. نخستین نکت‌های که از آیه می توان استفاده کرد در تعبیر»رََغَ

« )ابن قتیبه، 1411ق، ص47(؛ یعنی خداوند برای 
ً
 كثيراً

ً
 أي رزقا واسعاً

ً
داً

َ
معنای آن گفت‌هاند: »رََغَ

آدم و همسر او بهعنوان سرسلسلهٔٔ نوع بشر، تنوع غذایی را تجویز نموده، بلکه لازم شمرده است؛ 

زیرا انسان به منظور تأمین مواد موردنیاز بدن، نیازمند تنوع غذایی است. )ابن قتیبه، 1411ق، 

ص47(

 شِِئْْتُُمََا« گنجانده شده است که نشان می‌دهد بهره‌وری 
ُ

2. دومین پیام آیه در عبارت »حََيْْثُ

انسان از انواع خوراکی های موجود در زمین، مجاز و بدون محدودیت است؛ یعنی حکم اولیهٔٔ 

یت است، مگر موارد محدود و تعریف شده‌ای که در 
ّ
همهٔٔ خوراکی ها و نوشیدنی های زمین، حلّ

ادامهٔٔ آیه آمده است: »و لا تقربا هذه الشجره«؛ یعنی انسان استقراریافته در زمین، مجاز است از 

همهٔٔ خوراکی های متنوع و پرشمار و در هر زمان استفاده کند و تنها باید به یک درخت نزدیک 

نشود، درختی که تنه و ریشههای واحد دارد )هر چیزی که برای انسان مضر و زیان بار است(، 

ولی شاخ و برگ های آن متعدد است. 

به بیان دیگر در شهر خدا باید بهره‌وری های گسترده و ممنوعیت ها در مقایسهٔٔ با آن اندک 

باشد؛ چنان که  برخی مفسران نوشت‌هاند: این آیه، ردی است به آنان که اهل ریاضت و تصوف 

هستند و غذاهای پاکیزه و زینت های زندگی را برخود حرام شمرده‌اند )ماتريدى، 1426ق، ج1، 

) 426

استفاده‌ای که این پژوهش از مطلب فوق دارد، این است که: 1. مدیران خانواده باید تلاش 

کنند محل زندگی خانوادهٔٔ خود را در جایی انتخاب کنند که امکانات طبیعی و اجتماعی فراوان 

باشد و دسترسی به مواد لازم غذایی، هر چند با تلاش و فعالیت پدر و مادر، میسر باشد تا 



80

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

خانواده، گرفتار فقر اقتصادی و غذایی و فرهنگی نشود ؛2. مدیران اجتماعی و کارگزاران نظام 

سیاسی و اقتصادی بهمنظور حمایت از خانواده، با مطالعه و بصیرت لازم برای پی‌ریزی شهرهای 

جدید، موضوع امنیت غذایی و امکان تأمین اقتصادی شهروندان را موردتوجه جدی قرار دهند 

و در شکل‌دهی به ساختار شهرها، موضوع دسترسی آسان به محصولات غذایی سالم و مسئلهٔٔ 

رفاه خانواده را از نظر دور ندارند. اگر این دسترسی و تأمین، لوازمی از قبیل امنیت اجتماعی و 

امنیت حقوقی و امنیت شغلی را می طلبد، در تدارک آنها کوتاهی نکنند، چنان که آفریدگار جهان 

و انسان این موارد را برای سرسلسلهٔٔ نسل بشر تأمین کرده است.

امروز شاهدیم در بسیاری از شهرها، اولیای خانواده برای دسترسی به کار و تأمین معیشت 

بخش زیادی از عمر و زمان را به طی مسافات طولانی در هر روز اختصاص می‌دهند و در پایان 

روز با جسمی خسته و روانی افسرده به کانون خانواده باز می گردند. 

و یا شاهدیم که خانواده هایی در حاشیهٔٔ شهرها، گرفتار مسکن های فرسوده و نا امن هستند و 

فرزندان شان به انواع فقر غذایی و فرهنگی مبتلا هستند. 

همچنین برخی از شهرها و روستاها در مسیر مسیل ها و آب های موسمی باران قرار دارند و 

همواره از این جهت تهدید می شوند.

و  تحکیم  زمینههای  باید  مختلف  جایگاه های  و  سطوح  در  کارگزاران  اسلامی،  نظام  در 

سلامت و امنیت غذایی و شغلی و اجتماعی شهروندان شهر خدا را محور همهٔٔ طراحی ها و 

ساختارهای شهری و اجتماعی قرار دهند. 

نتیجه‌گیری

براساس آنچه بحث شد از آیهٔٔ 35 تا 37 سورهٔٔ بقره موارد ذیل را درمی یابیم:

	1 ضرورت هموار ساختن راه ازدواج و تشکیل خانواده برای همهٔ کسانی که قابلیت همسری .

و نیاز به آن را دارند )حتی قبل از تأمین بالفعل مسکن و معیشت خانواده(؛ 

	2 تأمین مسکن برای خانواده‌ها با رعایت امنیت و جذابیت‌های بصری و آرامش‌بخشی .

جسمی و روانی؛



81

قره
رة ب

سو
 35

 و 
30

یة 
ز آ

ام ا
 اله

ی با
لام

 اس
دن

 تم
ی و

 اله
هر

ر ش
ختا

 سا
 در

اده
انو

ه خ
گا

جای

	3 اهمیت توجه به تأمین رفاه، آسایش، غذا و دسترسی آسان به مواد غذایی متنوع و حلال؛.

	4 ضرورت قانون‌گذاری برای حفظ بهداشت تن و سلامت روح و روان شهروندان؛.

	5 آموزش بایدها و نبایدهای قانونی به شهروندان و اطلاع‌رسانی مناسب و متعادل به آنان .

در بارهٔ فرصت‌ها و تهدیدها؛

	6 در . دینی،  در جامعهٔ  روانی شهروندان  و  مادی  برخورداری‌های  تنوّع  و  تکثر  فراوانی، 

مقایسه با محدودیت‌ها و ممنوعیت‌های قانونی.  

    شاید به نظر آید که بیشتر نکتهها و دستاوردهای این پژوهش، در شمار امور بدیهی و طبیعی 

و غریزی انسان بهشمار می آید و تصریح به آنها، کشفی مهم نیست، اما دقت در شرایط فرهنگی، 

 
ً
اجتماعی و اخلاقی نسل جوان در جوامع اسلامی و حتی دیگر جوامع، نشان می‌دهد که دقیقاً

جریان های شیطانی در نبرد با فطرت انسانی توانست‌هاند خانواده را متلاشی کنند و از تمایل جوانان 

به ازدواج سالم و در کانون خانواده به بهانههای مختلف بکاهند و حتی حیوان پروری را برای 

ملت ها، جایگزین فرزندپروری کنند و این خطری است که موجودیت جوامع انسانی و اخلاق و 

فرهنگ و دین‌داری را به شدت تهدید می کند.



82

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

منابع

* قرآن کریم
	1 ابن‌قتيبه، عبدالله بن مسلم )1411ق(. تفسير غريب القرآن )چاپ اول(، بیروت: دار و .

مكتبة الهلال.

	2 بيضاوى، عبدالله بن عمر )1418ق(. أنوار التنزيل و أسرار التأويل )تفسير البيضاوى(. .

بیروت: دار إحياء التراث العربی .

	3 جوادی آملی، تسنیم جلد 3 ذیل سوره بقره آیه 35..

	4 حقى برسوى، اسماعيل بن مصطفى )بی‌تا(، تفسير روح البيان )چاپ اول(. بیروت: .

دار الفكر.

	5 قم: . چهارم(.  )چاپ  الثقلين  نور  تفسير  )1415ق(.  جمعه  بن  عبدعلى  حويزى، 

اسماعيليان.

	6 دار . بیروت:  اول(.  )چاپ  للقرآن  القرآنى  التفسير  )1424ق(.  عبدالكريم  خطيب، 

الفكرالعربی.

	7 شبّر، عبدالله )1407ق(، الجوهر الثمين في تفسير الكتاب المبين )چاپ اول(. کویت: .

شركة مكتبة الالفين.

	8 مجمع . تفاسير  در  شعرانى  علامه  قرآنى  پژوهش‌هاى   .)1386( ابوالحسن  شعرانى، 

البيان، روح الجنان و منهج الصادقين )چاپ دوم(. قم: بوستان كتاب قم )انتشارات دفتر 

تبليغات اسلامى حوزهٔ علمهٔي قم(.

	9 طالقانى، محمود )1362ش(. پرتوى از قرآن )چاپ چهارم(. تهران: شركت سهامى .

انتشار.

.	10 طباطباىي، محمدحسين )1390ق(. الميزان في تفسير القرآن )چاپ دوم(. بیروت: 

مؤسسة الأعلمي للمطبوعات.

طباطباىي، محمدحسين )1374ش(. ترجمهٔ تفسير الميزان )چاپ پنجم(. قم: جامعهٔ 11	.

مدرسين حوزهٔ علمهٔي قم، دفتر انتشارات اسلامى.



83

قره
رة ب

سو
 35

 و 
30

یة 
ز آ

ام ا
 اله

ی با
لام

 اس
دن

 تم
ی و

 اله
هر

ر ش
ختا

 سا
 در

اده
انو

ه خ
گا

جای

.	12 طبرسى، فضل بن حسن )1372ش(. مجمع البيان في تفسير القرآن )چاپ سوم(. 

تهران: ناصر خسرو.

.	13 فيض كاشانى، محمد بن شاه مرتضى )1415ق(. تفسير الصافي )چاپ دوم(. تهران: 

مكتبة الصدر.

.	14 الماتريدى(،  )تفسير  أهل‌السنة  تأويلات  )1426ق(.  محمد  محمدبن  ماتريدى، 

بیروت: دارالكتب العلمية، منشورات محمدعلی بيضون.

.	15 التراث  داراحیاء  بیروت:  سوم(.  )چاپ  بحارالانوار   .)1403( محمدباقر  مجلسی، 

العرب.

.	16 دارالكتب  تهران:  دهم(.  )چاپ  نمونه  تفسير  )1371ش(.  ناصر  شيرازى،  مكارم 

الإسلامية.


