
Theology of City A Biannual Journal
Vol. 2, No. 2, Fall 2024 & winter 2025, Issue 4 

The Social Reflections of Justice-Orientedness in Urban Life: An Islamic 

Approach
Mohammad Bahrami1

Abstract

Justice, as a fundamental principle in the Islamic social system, plays a 
pivotal role in fostering solidarity, welfare, and social sustainability. This 
concept is not merely an ethical value but also an operational mechanism for 
achieving sustainable development and enhancing the quality of life in Islamic 
societies. According to Islamic teachings, justice—by securing citizens' rights, 
reducing discrimination, establishing balance in resource distribution, and 
strengthening social cohesion—lays the groundwork for achieving social and 
political security. The findings of this research indicate that a justice-oriented 
approach significantly contributes to reducing social inequalities, improving the 
quality of life, increasing the sense of security, stabilizing natural and human 
resources, strengthening governmental legitimacy, and consolidating social 
bonds. The primary objective of this study is to examine the social reflections 
of justice-orientation in urban life from an Islamic perspective and to analyze 
its effects on shaping a healthy, just, and sustainable society. The present 
research employs a qualitative content analysis method to examine Quranic 
verses, narrations (Hadiths), and the conduct of the Infallibles (the Prophet 
and Imams). Data were collected and analyzed from reliable library sources. 
The innovation of this study lies in its emphasis on the social consequences 
of justice in urban life from an Islamic viewpoint and its comparison with 
contemporary sociological perspectives. The research findings can contribute 
to offering practical solutions for urban and social policymaking and provide a 
foundation for future studies in this field. 

Keywords: Justice, Urban Life (Habitat), Social Reflections, Islamic Approach, 
Quran.

1.    Assistant Professor, Islamic Sciences and Culture Research Institute, (Corresponding Author) 
m.bahrami@isca.ac.ir



19

بازتاب های اجتماعی عدالت محوری در زیست شهری: 
رویکرد اسلامی*

 محمد بهرامی1

چکیده

عدالت به عنوان یکی از اصول بنیادین در نظام اجتماعی اسلام، نقشی کلیدی در ایجاد همبستگی، رفاه 

و پایداری اجتماعی برعهده دارد. این مفهوم نه تنها یک ارزش اخلاقی، بلکه سازوکاری اجرایی در تحقق 

توسعهٔٔ پایدار و ارتقای کیفیت زندگی در جوامع اسلامی به شمار می آید. در آموزه های اسلامی، عدالت 

با تأمین حقوق شهروندان، کاهش تبعیض، برقراری توازن در توزیع منابع و تقویت انسجام اجتماعی، 

در  نشان می‌دهد عدالت محوری  پژوهش  نتایج  و سیاسی است.  اجتماعی  امنیت  زمینه ساز تحقق 

کاهش نابرابری‌های اجتماعی، بهبود کیفیت زندگی، افزایش احساس امنیت، تثبیت منابع طبیعی و 

انسانی، تقویت مشروعیت حکومت  ها و تحکیم پیوندهای اجتماعی تأثیری بسزا دارد. هدف اصلی 

این پژوهش، بررسی بازتاب های اجتماعی عدالت‌محوری در زیست شهری از منظر اسلامی‌و تحلیل 

با روش تحلیل  پایدار است. پژوهش پیش‌رو  به یک جامعهٔٔ سالم، عادلانه و  آثار آن در شکل‌دهی 

محتوای کیفی آیات قرآن، روایات و سیرهٔٔ معصومین را بررسی می کند. داده های پژوهش از منابع معتبر 

کید بر پیامدهای اجتماعی عدالت  کتابخانه‌ای گردآوری و تحلیل شده‌اند. نوآوری این پژوهش در تأ

در زیست شهری از منظر اسلامی‌و مقایسهٔٔ آن با دیدگاه‌های جامعه‌شناختی معاصر است. یافته های 

پژوهش می تواند به ارائهٔٔ راهکارهای عملی در سیاست گذاری های شهری و اجتماعی کمک کند و 

مبنایی برای مطالعات آینده در این حوزه فراهم سازد.

واژگان کلیدی‌: عدالت، زیست شهری، بازتاب های اجتماعی، رویکرد اسلامی، قرآن.

* تاریخ دریافت: ۱۴۰4/1/26، تاریخ تأیید: 17/ 3/ 1404.
10.22081/jtc.2025.71572.1055 :)DOI( شناسهٔٔ دیجیتال

m.bahrami@isca.ac.ir مســئول(  )نویســندهٔٔ  اسلامــی.  فرهنــگ  و  علــوم  پژوهشــگاه  اســتادیار   .1 

(ORCID: 0000-0002-1748-4051)

دوفصلنامة  سال دوم، شماره ۲، پاییز و زمستان ۱۴۰۳، پیاپی ۴، صفحات ۱۹-۳۷



20

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

مقدمه

عدالت یکی از اصول بنیادین و محوری در نظام معرفتی و اجتماعی اسلام است که نقشی 

اساسی در ایجاد تعادل، همبستگی و رفاه در جوامع برعهده دارد. در آموزه های قرآنی، عدالت 

نه تنها یک ارزش اخلاقی و الهی، بلکه قاعده‌ای برای نظم هستی و تنظیم روابط انسانی است. 

با این حال، آنچه در این پژوهش نه تنها مفهوم »عدالت« در معنای انتزاعی یا اخلاقی آن مدنظر 

قرار دارد، بلکه بر رویکرد »عدالت محوری« به عنوان یک جهت گیری فعال و ساختاری در حیات 

کید می شود. شهری تأ

عدالت محوری به معنای نهادینه سازی عدالت در سیاست گذاری ها، ساختارهای نهادی و 

فرآیندهای اجتماعی است؛ به گونه‌ای که عدالت نه تنها ارزش، بلکه محور تصمیم سازی، توزیع 

فرصت ها و طراحی فضای زیست شهری باشد. از این منظر، عدالت محوری، رویکردی پویا 

و عمل گراست که زمینهٔٔ تحقق پایداری اجتماعی، مشروعیت سیاسی و رفاه عمومی‌را فراهم 

می‌کند.

بازتاب های  تبیین  پی  در  و روایات اسلامی،  قرآن  بر مرجعیت  تکیه  با  پیش‌رو،  پژوهش 

به  تطبیقی  نگاهی  با  درعین حال،  و  است  شهری  زیست  در  عدالت محوری  اجتماعی 

نظریه های جامعه شناختی معاصر، ظرفیت های این رویکرد را برای حکمرانی شهری در جوامع 

اسلامی بررسی می کند. نویسندگان می کوشند که عدالت محوری چگونه می تواند الگویی بومی و 

کارآمد برای توسعهٔٔ شهری و تأمین منافع عمومی‌ارائه دهد.

پیشینه 

مطالعات  اسلامی‌و  اندیشهٔٔ  در  اصلی  از محورهای  همواره  آن  اجتماعی  ابعاد  و  عدالت 

اجتماعی معاصر بوده است. با  این وجود، بررسی پیشینهٔٔ پژوهش ها نشان می‌دهد که بیشتر 

مطالعات صورت گرفته یا به صورت نظری به تبیین جایگاه عدالت در قرآن و سنت پرداخته‌اند  یا 

در حوزهٔٔ علوم اجتماعی، عدالت  را در چارچوب توزیع منابع شهری، عدالت قضایی یا مدیریت 

خدمات عمومی موردتوجه قرار داده‌اند. در این میان، تحلیل پیامدهای اجتماعی عدالت محوری 

- آن هم در بستر زیست شهری – به صورت منسجم و تلفیقی مطالعه نشده است.



21

می
سلا

رد ا
یک

 رو
ی:

هر
ت ش

زیس
در 

ی 
ور

مح
ت 

دال
ی ع

ماع
جت

ی ا
ب ها

زتا
با

بخشی قابل توجه از پژوهش های اسلامی، عدالت را بیشتر به عنوان یک ارزش اخلاقی و 

دینی مطرح ساخته‌اند و کمتر به آثار نهادی، اجتماعی و ساختاری آن در محیط زندگی شهری 

توجه کرده‌اند. از سوی دیگر، رویکردهای جامعه‌شناختی نیز هر چند به عدالت توزیعی، امنیت 

 با مبانی معرفتی و اخلاقی دین پیوندی نداشته‌اند. 
ً
اجتماعی یا رفاه عمومی پرداخته‌اند، اما معمولاً

همچنین مطالعات تطبیقی میان نگاه اسلامی‌و جامعه‌شناختی به عدالت، بیشتر در سطح مباحث 

مفهومی‌و نظری باقی مانده است و به واکاوی پیامد های اجتماعی عدالت در نظام زیست شهری 

نپرداخته‌اند.

در این میان، نبود پژوهشی که عدالت محوری را نه‌تنها از جهت مفهومی، بلکه از زاویهٔٔ  

آثار اجتماعی آن در زیست شهری -همچون تقویت انسجام اجتماعی، افزایش مشروعیت 

حاکمیت، رفاه عمومی‌و امنیت اجتماعی- تحلیل کند و این تحلیل را بر پایه آیات قرآن و روایات 

استوار سازد، مشهود است. بر این اساس، این پژوهش به دنبال پر کردن این خلأ سامان‌ یافته 

است و نویسنده می کوشد با اتکا به مرجعیت قرآن و در تعامل با نظریات اجتماعی معاصر، 

بازتاب های عینی و اجتماعی عدالت را در ساختارهای شهری اسلامی تبیین نماید.

روش پژوهش

این پژوهش با رویکرد کیفی و بر پایهٔٔ روش تحلیل محتوای قیاسی ‌-‌ تماتیک انجام شده 

است. هدف از این تحلیل، استخراج و تبیین پیامدهای اجتماعی عدالت‌محوری در زیست 

شهری با تکیه بر آموزه های اسلامی‌و مقایسهٔٔ آن با دیدگاه های جامعه شناختی معاصر است. 

داده های پژوهش دربردارندهٔٔ آیات قرآن کریم، روایات و سیرهٔٔ اهل بیت مستخرج از منابع 

از  برجسته‌ای  آثار  تطبیقی،  تحلیل  تقویت  هدف  با   افزون بر‌این  است.  حدیثی  و  تفسیری 

جامعه‌شناسانی چون دورکیم، گیدنز، وبر و دیگر اندیشمندان اجتماعی بررسی و تحلیل شده 

است.

فرآیند تحلیل با گذر از  چند مرحله سامان گرفت. نخست مفاهیم و گزاره هایی از متون 

اسلامی که به عدالت اجتماعی، نظم، رفاه، امنیت، مشروعیت و انسجام جمعی اشاره دارند، 

شناسایی شده و به‌عنوان واحدهای معنایی استخراج گردیدند. در مرحلهٔٔ دوم این واحدها در 



22

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

قالب کدهای مفهومی‌اولیه مانند »عدالت کیفری«، »برابری در فرصت ها«، »امنیت روانی« 

و »توزیع منابع« صورت‌بندی شدند. در مرحلهٔٔ سوم، کدهای مشابه در دسته هایی منسجم 

تجمیع و به صورت تم‌های میانی تنظیم شدند. در آخرین مرحله  با تحلیل محتوایی تم ها و 

ارجاع به مبانی اسلامی، بازتاب‌های اجتماعی عدالت محوری در زیست شهری مانند »تحکیم 

نظم اجتماعی«، »ارتقای رفاه عمومی«، »تقویت امنیت اجتماعی«، »مشروعیت حکومت« و 

»پایداری منابع« استخراج گردیدند.

در پایان با هدف افزایش انسجام تحلیلی و اطمینان از اعتبار یافته‌ها، هر یک از مضامین 

قرآنی در پرتو تفسیر روایی و تحلیل‌های جامعه‌شناختی بررسی و تفسیر شدند. این روش که به 

نوعی مثلث سازی نظری به شمار می آید، امکان بررسی یک مفهوم از سه زاویهٔٔ قرآنی، روایی و 

اجتماعی را فراهم می سازد و استحکام استنتاج ها و مقایسه ها را تقویت می کند. 

چارچوب معنایی )مفهومی(

در این پژوهش، سه مفهوم کلیدی»عدالت«، »زیست شهری« و »بازتاب های اجتماعی 

عدالت« به عنوان پایه های تحلیلی موردتوجه قرار گرفته‌اند. مفهوم عدالت در قرآن، مفهومی بنیادین 

و چند لایه است که افزون بر عبد فردی و اخلاقی، جنبهٔٔ اجتماعی و ساختاری نیز دارد.  

»عدالت« از منظر اسلامی به معنای رعایت توازن، انصاف و قرار دادن هر چیز در جایگاه 

را پوشش  تعاملی  و  توزیعی و هم عدالت رویه‌ای  این معنا هم عدالت  شایستهٔٔ خود است. 

می‌دهد. در سطح زیست اجتماعی، عدالت قرآنی ناظر به توزیع عادلانه منابع، دسترسی برابر به 

فرصت‌ها، نفی تبعیض و رعایت حقوق انسانی و شهروندی است. از این منظر، شاخص هایی 

مانند برابری در برخورداری از مسکن، امنیت اجتماعی، عدالت قضایی، مشارکت سیاسی و 

فرصت های اقتصادی می تواند معیار تحقق عدالت در محیط شهری باشد.

مفهوم »زیست شهری« در این پژوهش تنها به فضای فیزیکی و خدماتی محدود نیست، 

بلکه دربردارندهٔٔ شبکه‌ای از روابط انسانی، ساختارهای نهادی، و بسترهای فرهنگی و اقتصادی 

زیست انسان است. در چارچوب اسلامی، شهر نه‌تنها محل زندگی، بلکه محل تحقق عدالت، 

مشارکت، امنیت، و معنویت است. قرآن با اشاره به جوامعی که به دلیل ظلم و بی عدالتی دچار 



23

می
سلا

رد ا
یک

 رو
ی:

هر
ت ش

زیس
در 

ی 
ور

مح
ت 

دال
ی ع

ماع
جت

ی ا
ب ها

زتا
با

فروپاشی شدند، نشان می‌دهد که زیست شهری تنها در سایهٔٔ عدالت قابلیت پایداری را دارد و 

بدون عدالت به نیستی می‌انجامد. »بازتاب های اجتماعی عدالت« نیز در این پژوهش به آثار و 

پیامدهای اجتماعی عدالت‌محوری در ساختارهای شهری اشاره دارد. این بازتاب ها در قالب 

تم هایی مانند تحکیم نظم اجتماعی، ارتقای رفاه عمومی، کاهش نابرابری‌ها، تقویت همبستگی 

اجتماعی، مشروعیت سیاسی، پایداری منابع و انسجام ملی طبقه بندی شده‌اند. هر یک از این 

کید قرار گرفته‌اند و از طریق تحلیل محتوایی به‌عنوان پیامدهای  مؤلفه ها در آیات و روایات موردتأ

عدالت‌ استخراج گردیده‌اند.

1. نقش عدالت‌محوری در شکل‌دهی به زیست شهری پایدار

اجتماعی،  ساختارهای  به  شکل‌دهی  در  کلیدی  و  بنیادی  اصل  یک  اسلام  در  عدالت‌ 

اقتصادی، حکومتی و زیست محیطی شناخته می شود. این اصل نه تنها دارای بازتاب های فردی 

بلکه برخوردار از پیامدهای گسترده تر زندگی شهری است و بازتاب های مهمی‌در زیست شهری 

دارد . شماری از مهمترین بازتاب های اجتماعی قرآن عبارتند از: 

1-1. تحکیم نظم اجتماعی و پایداری جامعه

یکی از مهم ترین پیامدهای عدالت‌محوری در قرآن، تحکیم نظم اجتماعی و پایداری جامعه 

است. عدالت محوری به شکل گیری یک محیط منصفانه و عادلانه جهت توزیع منابع و فرصت 

ها کمک می کند و این مهم، اعتماد عمومی‌را تقویت می کند، تضادها و نارضایتی ها را کاهش 

می‌دهد و مشارکت و همبستگی میان افراد جامعه را می‌افزاید که در نتیجهٔٔ آن، نظم اجتماعی و 

پایداری جامعه تقویت می گردد.  

1-1-1. نگاه اسلامی

 َ  اللَّهَ��
پیامد یادشده از نگاه اسلام یک پیامد پذیرفته شده و مسلم است. برای نمونه آیهٔٔ إِِنَّ�َ

رْْضََ بََعْْدََ مََوْْتِِهََا )حدید/17( به تفسیر اهل بیت عدالت محوری را عامل حیات 
َ �
يُُحْْيِِي الْأَ

جامعه می‌داند. پیامبر نیز بی عدالتی و تبعیض کیفری میان اغنیا و ضعفا را عامل هلاکت 



24

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

جامعه و به حکم تقابل عدالت و بی عدالتی، عدالت را عامل تحکیم و پایداری جامعه معرفی 

عِِيفُُ 
إِِذََا سََرََقََ فِِهِِيمُُ الضَّ�َ رِِيفُُ تََرََكُُوهُُ وََ

إِِذََا سََرََقََ فِِهِِيمُُ الشَّ�َ كُُمْْ... وََ
َ
ذِِينََ قََبْْلَ

َ�
كََ الَّ

َ
مََا هََلَ

می کند: »إِِنَّ�َ

 قََوامُُ 
ُ

« )صحيح مسلم، ج 5، ص 114( امام علی نیز در روایت »العََدلُ
حََدَّ�َ

ْ
يْْهِِ الْ

َ
قََامُُوا عََلَ

َ
أَ

 الوُُلاةِِ« )غررالحکم، ح 3248؛ نوری طبرسی، مستدرک الوسائل، ج 11 ص 
ُ

كََمالُ هِِ، وََ  الرَّ�َعِِیَّ�َ

و  انسانی  روابط  در  نقش عدالت  المواعظ، ص 30(«  و  الحکم  عیون  واسطی،  لیثی  318؛ 

حکومت داری را برجسته می کند و پایداری جامعه را وابسته به عدالت محوری می‌داند و در 

روایت »اللدع وقام الهیرب و الظمل بوار الهیعر« )غرر الحکم، ص 339( عدالت را قاعده‌ای فراگیر 

در عالم هستی برمی شمارد که پایداری همهٔٔ موجودات و نظم کل هستی نتیجهٔٔ آن است. براین 

اساس، عدالت نه تنها به ایجاد نظم در جامعه یاری می‌رساند، بلکه بستری را فراهم می سازد که 

جامعه در آن بستر پایداری و انسجام دائمی می یابد. 

1-1-2. نگاه جامعه‌شناختی

در اندیشهٔٔ جامعه شناسان نیز عدالت عامل کلیدی برای تقویت ثبات اجتماعی و انسجام 

عامل  را  عدالت  توکویل،  نمونه  برای  می شود.  شناخته  جامعه،  شکل گیری   
ً
اصولاً و  جامعه 

اصلی و کلیدی شکل گیری جامعه برمی شمارد و بی عدالتی را عامل ناپایداری جامعه می‌داند. 

)رک:توکویل، 1347 ص 490(. پیتر بلا نیز عدالت محوری در روابط مبادله‌ای میان فرودستان و 

فرادستان را مانع شکل گیری حرکت های اعتراضی و شورش می‌داند و بی عدالتی را عامل ناراحتی 

و خشم طبقه فرودستان نسبت به فرا دستان و در نتیجه، ناپایداری اجتماعی می بیند. )توسلی، 

1369، ص 420-421(.  گیدنز نیز همسو با دیگران تعادل آزادی و عدالت را عامل رضایت 

شخصی افراد، مانع رفتارهای کجروانه و زمینه ساز نظم اجتماعی می‌داند و در نتیجه، بی عدالتی 

را عامل ویرانی و تباهی جامعه معرفی می کند.  )گیدنز، 1386 ص 349(

1-1-3. مقایسه

در هر دو نگاه اسلامی‌و جامعه شناختی، عدالت عاملی کلیدی تقویت نظم اجتماعی و 

پایداری جامعه شناخته می شود، اما با این تفاوت که در نگاه اسلامی عدالت  یک اصل دینی 

و معنوی جهت تحقق انسجام اجتماعی شناخته می شود که با ایمان و عمل به دستورات الهی 



25

می
سلا

رد ا
یک

 رو
ی:

هر
ت ش

زیس
در 

ی 
ور

مح
ت 

دال
ی ع

ماع
جت

ی ا
ب ها

زتا
با

و  اجتماعی  ابزاری  بیشتر  عدالت  جامعه شناسان  نگاه  در  درحالی که  دارد؛  مستقیم  رابطه‌ای 

ساختاری برای مدیریت روابط انسانی و سیاسی در نظر گرفته می شود. 

1-2. عدالت‌محوری به‌‌مثابهٔٔ مبنای رفاه عمومی

عدالت محوری در جوامع اسلامی‌عامل بنیادین ارتقای رفاه اجتماعی است. این رویکرد 

موجب کاهش نابرابری های اقتصادی و اجتماعی، تقویت شبکه های اجتماعی و افزایش اعتماد 

نتیجه، رفاه عمومی‌ یک دستاورد اجتماعی عدالت محوری درنظر گرفته  عمومی می شود. در 

می شود که نه تنها در ابعاد اقتصادی، بلکه در بهبود کیفیت زندگی اجتماعی و تقویت همبستگی 

جمعی نیز نقش دارد. عدالت محوری در این چارچوب، بستری مناسب برای کاهش تنش ها و 

ایجاد مشارکت های جمعی فراهم می آورد که به طور کلی موجب ارتقای کیفیت زندگی و انسجام 

اجتماعی می شود.

1-2-1. نگاه اسلامی

در دیدگاه اسلامی، رفاه عمومی یکی از پیامدهای مهم عدالت محوری است. برای نمونه، 

کید می کند و عدالت محوری پس از  پیامبر اسلام، بر جنبه های کلان و جهانی عدالت تأ

رْْضََ 
َ �
ُ بِِهِِ الْأَ  اللَّهُ��

ُ �
ظهور حضرت حجت را عامل رفاه عمومی‌و برکات الهی برمی شمارد:»يََمْْلَأُ

مًًا وََجََوْْرًًا« )صدوق، 1417، ص 78؛ الاعتقادات فی دین الامامیه، 
ْ
 كََمََا مُُلِِئََتْْ ظُُلْ

الًا
قِِسْْطًًا وََعََدْْ

ص  ج 51،  بحارالانوار،  ص 47؛  قمی، 1401،  خزاز  ص 95؛  دارالمفید، 1414،  بیروت، 

75(.  امام صادق به آثار عملی و ملموس عدالت محوری در یک جامعهٔٔ خاص و در سطح 

روابط اجتماعی اشاره می کند و عدالت محوری را عامل نزول برکات الهی، تأمین روزی و بهبود 

زْقََْهََا،  مََاءُُ رِِ  السَّ�َ
ُ

 بََيْْنََهُُمْْ، وََتََنْْزِلُِ
َ

اسََ يََسْْتََغْْنُُنََو إِِذََا عُُدِِلَ  النَّ�َ
وضعیت معیشتی مردم معرفی می کند:»إِِنَّ�َ

ى« )کلینی، 1367، ج 3، ص 568؛ طوسی، 1365 ج 4، 
َ
ِ تََعََالَ

رْْضُُ بََرََكََتََهََا بِِإِِذْْنِِ اللَّهِ��
َ �
وََتُُخْْرِجُُِ الْأَ

ص 136؛ حرعاملی، 1414، ج 15، ص 153(.

1-2-2. نگاه جامعه‌شناختی

گروه های  میان  تعادل  ایجاد  و  نابرابری ها  رفع  به  نه تنها  عدالت  جامعه شناسان،  نگاه  در 



26

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

اجتماعی کمک می کند، بلکه با تقویت اعتماد عمومی‌و ارتقای تعاملات اجتماعی، موجب 

بهبود رفاه جمعی می شود که در نتیجهٔٔ آن، تعارضات اجتماعی کاهش می یابد، همکاری های 

جمعی افزایش می یابد و زمینهٔٔ مناسب جهت افزایش پایدار رفاه عمومی فراهم می گردد. برای 

نمونه امیل دورکیم عدالت را اصل بنیادی در تقسیم کار و منابع و از ارکان حفظ انسجام اجتماعی 

و تضمین تحقق رفاه عمومی  می‌داند و بی عدالتی را عامل بحران های اجتماعی و نابرابری های 

اقتصادی و مؤثر در عدم تحقق رفاه عمومی  برمی شمارد. )دورکیم، 1381، ص 337(. آنتونی 

گیدنز از بازتاب های مثبت عدالت اجتماعی بر ساختارهای اجتماعی و رفاه عمومی  می گوید 

و عدالت محوری در توزیع منابع و فرصت ها را عامل کاهش نابرابری‌ها و بهبود رفاه عمومی 

تقسیمات  در  عدالت محوری  مور،  استفن   .)350-349 ص   1386  می شناسد.)گیدنز، 

اجتماعی را عامل رفاه و تندرستی می‌داند و نابرابری در تقسیمات اجتماعی به‌ویژه تقسیمات 

مبتنی بر طبقه، نژاد و جنسیت را عامل نابرابری های تندرستی برمی شمارد. )استفن مور، 1376، 

ص 316-315(.

1-2-3. مقایسه

در هر دو نگاه اسلامی ‌و جامعه شناختی، عدالت عاملی کلیدی برای تقویت رفاه عمومی 

کید بر بُُعد معنوی و دینی عدالت به عنوان   شناخته می شود، با این تفاوت که در نگاه اسلامی  تأ

ابزاری برای تأسیس حکومت مبتنی بر ارزش های الهی و تقویت رفاه عمومی‌ است و در نگاه 

جامعه شناختی عدالت سازوکاری اجتماعی برای کاهش تضادها و تقویت سرمایهٔٔ اجتماعی 

درنظر گرفته می شود. 

1-3. کاهش تنش‌ها و تقویت امنیت اجتماعی

امنیت  تقویت  و  اجتماعی  تنش های  کاهش  عدالت محوری،  آشکار  پیامدهای  از  یکی 

اجتماعی است. در جوامع عدالت محور، نابرابری ها کم می شود و حقوق افراد به صورت برابر 

تضمین می گردد و در نتیجه، تضادهای اجتماعی، کاهش می یابد، اعتماد عمومی ‌افزایش می یابد 

و جامعه با برخوردار شدن از فضایی پایدار و هماهنگ، دارای امنیت اجتماعی استوار می گردد. 



27

می
سلا

رد ا
یک

 رو
ی:

هر
ت ش

زیس
در 

ی 
ور

مح
ت 

دال
ی ع

ماع
جت

ی ا
ب ها

زتا
با

1-3-1. نگاه اسلامی

در  را  افراد جامعه  و  تأمین می کند  را  اجتماعی  امنیت  منظر اسلامی، عدالت محوری  از 

آرامش قرار می‌دهد. برای نمونه حضرت فاطمه زهرا در خطبهٔٔ فدکیه، از نقش عدالت محوری 

در ایجاد آرامش روانی و کاهش اضطراب های اجتماعی سخن می گوید و تقویت احساس 

وبِِ« 
ُ
قُُلُ

ْ
 لِِلْ

ً
 تََسْْکِِاًنی

َ
عََدْْلَ

ْ
ُ ... وََالْ فََرََضََ اللَّهُ��

َ
امنیت اجتماعی را از آثار عدالت محوری برمی شمارد: »فَ

)صدوق، علل الشرائع، ج 1، ص 248؛ من لایحضره الفقیه، ج 3، ص 568(. ایشان در فرازی 

کید قرار  دیگرُُ نقش عدالت محوری در تقویت احساس امنیت و آرامش اجتماعی را مورد تأ

می‌دهد و اجرای عادلانهٔٔ احکام را موجب افزایش اعتماد و رضایت عمومی ‌و نزدیکی مردم به 

 ُ رََضََ اللَّهُ��
َ
حکومت می‌داند که خود، عامل کاهش تنش ها و ایجاد محیطی امن و با ثبات است: »فَ

ةِِ« )فیض کاشانی، الوافی، ج 5، ص 1063(.  لِِرَّل�عِِّیَّ�ّ
ً
حْْکََامِِ إِِنََیااًس

َ �
 فِِی الْأَ

َ
عََدْْلَ

ْ
... الْ

1-3-2. نگاه جامعه‌شناختی 

کید دارند، اما این  جامعه شناسان نیز بر نقش عدالت محوری در تأمین امنیت و آرامش تأ

نقش را از طریق کاهش تضادها و تعارضات اجتماعی می‌دانند. برای نمونه، دورکیم بی عدالتی 

در تقسیم کار را زمینه ساز تنازع و اختلاف طبقات اجتماعی می بیند و عدالت محوری را عامل 

رضایت تمام  گروه ها از نقش خود در تقسیم کار و کاهش تنش ها و تقویت امنیت اجتماعی 

برمی شمارد )دورکیم، 1381، ص 120-124(. هومنز نیز در صورت بندی نظریهٔٔ مبادله معتقد 

است تناسب هزینه و پاداش کنش‌گران، عدالت بوده و مانع اختلاف و تنش و عامل امنیت 

اجتماعی است و در مقابل، عدم تناسب پاداش و هزینه را بی عدالتی و عامل اختلاف و ناامنی 

اجتماعی می‌داند.  )ر.ک: میرسندسی، چشم انداز جامعه شناسی به عدالتُُ ص 110-109(

کید دارد و  توکیل نیز بر نقش عدالت محوری در جلوگیری از آشوب و تنش های اجتماعی تأ

عدالت محوری را یک راهبرد مهم حکومتی جهت جلوگیری از آشوب، تنش و انقلاب و وظیفهٔٔ 

مهم حکومت می بیند. )رک: توکویل، 1347، ص 493(

1-3-3. مقایسه

هر دو نگاه اسلامی ‌و جامعه شناختی، عدالت محوری را عامل کاهش تنش و تقویت امنیت 



28

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

کید دارند، با این تفاوت که در نگاه  اجتماعی می شناسند و بر انسجام و آرامش اجتماعی تأ

اسلامی‌، عدالت محوری، ابزاری جهت تسکین قلوب و ایجاد انسجام اجتماعی است، اما در 

نگاه جامعه شناختی، عدالت محوری بیشتر توجه به ابعاد ساختاری عدالت است و نقش آن در 

نظم اجتماعی و کاهش تعارضات و بهبود عملکرد نهادها تبعی دیده می شود. 

1-4. تحقق اصلاح اجتماعی و بازسازی پیوندهای جمعی

عدالت از طریق اصلاح ساختارهای ناکارآمد و رفع بی عدالتی ها، زمینهٔٔ ایجاد تغییرات مثبت 

را فراهم می آورد و موجب تقویت اصول اخلاقی و بهبود رفتارها و روابط اجتماعی می شود. این 

فرآیند به ارتقای فرهنگ عمومی ‌و کاهش فساد در جامعه کمک می کند و به صورت مستقیم 

موجب تقویت پیوندهای جمعی و مشارکت میان اعضای جامعه می گردد. عدالت محوری از 

طریق نهادینه سازی ارزش های اخلاقی، بستر لازم برای تقویت همکاری و مسئولیت پذیری 

پایدارتر، سالم‌تر و عادلانه تر هدایت  به سمت زیستی  را  به‌وجود می آورد و جامعه  را  جمعی 

می‌کند.

1-4-1. نگاه اسلامی

بازسازی  و  اجتماعی  اصلاح  تحقق  در  کلیدی  عامل  عدالت محوری  اسلامی،  نگاه  در 

پیوندهای جمعی است. برای نمونه امام علی عدالت را قاعده‌ای فراگیر برای اصلاح همهٔٔ 

جنبه های زندگی در نظر می گیرد. در نگاه امام، عدالت محوری به اصلاحات در سطح کلان 

و گسترده اعم از اجتماعی، انسانی و حتی محیطی می‌انجامد و ساختارهای معیوب را ترمیم 

ةِِ«  يَّر�َ می کند و جامعه را به سوی پایداری و همبستگی رهنمون می سازد: »فِِي العََلِِد إِِصلاحُُ البََ

)نوری طبرسی، 1408، ج 11، ص 318( و »اللدع یصلح الهیرب« )واسطی، بی تا، ص 41( 

1-4-2. نگاه جامعه‌شناختی 

اجتماعی  ساختارهای  اصلاح  در  عدالت محوری  نقش  زمینهٔٔ  در  جامعه شناسان  دیدگاه 

و تقویت روابط جمعی، بر اهمیت عدالت به عنوان عاملی کلیدی برای کاهش نابرابری ها و 

کید دارد؛ هرچند هر یک از این متفکران با رویکرد خاص خود به  بازسازی پیوندهای اجتماعی تأ



29

می
سلا

رد ا
یک

 رو
ی:

هر
ت ش

زیس
در 

ی 
ور

مح
ت 

دال
ی ع

ماع
جت

ی ا
ب ها

زتا
با

بررسی این موضوع پرداخته‌اند. برای نمونه دورکیم عدالت را بنیان و مدار سازندهٔٔ زندگی اجتماعی 

و همبستگی قرار می‌دهد و بی عدالتی را عامل انحراف زندگی اجتماعی از مسیر طبیعی خود 

معرفی می کند. )دورکیم، تقسیم کار ص 341(. برهمین اساس، نظریهٔٔ »تقسیم کار« دورکیم و 

 به یک فرایند توسعه و ترقی از جوامع ابتدایی به جوامع جدید 
ً
بنیان آن بر عدالت محوری ، اصولاً

توجه دارد )تی، بی تاتومور، 2536، ص 323(و آشکار است که توسعه و ترقی بار تکاملی و 

اصلاحی دارد. 

جورج هربت مید، عدالت محوری را موجب اصلاح و حفظ ساختار اجتماعی در برابر 

کسانی می‌داند که با عموم مردم دشمنی می کنند و منافع و ارزش های اجتماعی را تهدید می کنند 

)کوزر، 1383، ص 474(.

1-4-3. مقایسه

در هر دو نگاه اسلامی‌ و جامعه شناسی، عدالت عامل کلیدی اصلاح ساختارهای اجتماعی 

و تقویت روابط انسانی در نظر گرفته شده و توان عدالت در کاهش ناهنجاری ها و شکاف 

های اجتماعی و تقویت همبستگی و انسجام اجتماعی مورد تاکید قرار گرفته است و تفاوت 

دو نگاه در مبانی و اهداف است. در نگاه اسلامی، عدالت نه تنها ابزاری برای اصلاح جامعه، 

بلکه یک ارزش الهی و معنوی است که هدف آن تعالی اخلاقی و نزدیکی به خداوند است. در 

کید دارند که هدف آن  مقابل، جامعه شناسان بیشتر بر عدالت به عنوان عاملی سکولار و نهادی تأ

مدیریت بهتر روابط اجتماعی و حفظ کارکرد مطلوب نظام های اجتماعی است.

1-5. پایداری منابع و بهره‌برداری عادلانه

که  است  عدالت‌محوری  بنیادی  پیامدهای  از  یکی  عادلانه  بهره برداری  و  منابع  پایداری 

تأثیرات عمیق اجتماعی دارد. عدالت با تقویت احساس مسئولیت پذیری و ایجاد همبستگی 

اجتماعی، بستری فراهم می کند که منابع و فرصت ها به صورت عادلانه و متوازن میان افراد توزیع 

شوند. این فرآیند به تقویت مشارکت اجتماعی و کاهش اختلافات منجر شده و جامعه را به 

سمت بهره برداری پایدارتر از منابع سوق می‌دهد. از منظر اجتماعی، عدالت در بهره برداری از 



30

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

منابع نه تنها ضامن حفظ وحدت اجتماعی است، بلکه به کاهش تضادها و ارتقای رفاه عمومی‌ 

یاری می‌رساند.

1-5-1. نگاه اسلامی

در آموزه های اسلامی  نیز عدالت عامل اصلی پایداری منابع و جلوگیری از زوال نعمت ها 

شناخته می شود. برای نمونه امام علی ظلم و بی عدالتی را عامل زوال نعمت ها و  نزول 

نقمت ها می‌داند و این در حالی است که عدالت محوری با توزیع عادلانه منابع و جلوگیری 

از تضییع حقوق افراد، پایداری منابع و بهره برداری عادلانه از آنها را تضمین می کند. ایشان در 

کید می کنند و بی عدالتی را عامل اصلی  فرازی دیگر بر نقش بی بدیل عدالت در حفظ نعمت ها تأ

ِ وََتََعْْجِِيلِِ نِِقْْمََتِِهِِ مِِنْْ 
ِ نِِعْْمََةِِ اللَّهِ�� ي تََغْْيِِيرِ

َ
دْْعََي إِِلَ

َ
يْْسََ شََيْْءٌٌ أَ

َ
تغییر نعمت های الهی برمی شمارند: »وََلَ

مٍٍ« )نهج البلاغه، تحقیق صبحی صالح ص 429(. امام رضا نیز ضمن اشاره 
ْ
ي ظُُلْ

َ
إِِقََامََةٍٍ عََلَ

به پیوند عدالت و پایداری نعمت ها، عدالت محوری را عامل حفظ و دوام نعمت های الهی در 

عمََةِِ« )عیون اخبار الرضا، ج   العََلِِد وََالإسحانِِ مُُؤْْذِِنٌٌ بِِدََوامِِ النِّ�ِ
ُ

جامعه معرفی می کنند:»اتِِسمعالُ

2، ص 26(. بنابراین عدالت محوری نه تنها ضامن استفادهٔٔ بهینه از منابع است، بلکه به ارتقای 

کیفیت زندگی اجتماعی نیز منجر می شود.

1-5-2. نگاه جامعه‌شناختی

پایداری منابع و بهره برداری عادلانه به عنوان پیامدی از عدالت محوری، هرچند به‌ صورت 

مستقیم در نظریات جامعه شناسی مطرح نشده است، اما مفاهیم مشابه آن در چارچوب عدالت 

اجتماعی و توزیع عادلانه منابع موردتوجه جامعه شناسان قرار گرفته است. برای نمونه دورکیم در 

کید می کند که عدالت با کاهش تضادهای طبقاتی  نظریه های خود دربارهٔٔ همبستگی اجتماعی تأ

و تقویت همبستگی، به ثبات اجتماعی و بهره برداری پایدار از منابع یاری می‌رساند )دورکیم، 

تقسیم کار اجتماعی، ترجمه باقر پرهام، ص 335-332( 

لومان نیز عدالت را مانع شکل گیری تنش ها و بحران های اجتماعی از یک سو و افزایش 

توانایی سیستم اجتماعی در حفظ پایداری و پاسخ گویی به چالش ها و در نتیجه، پایداری منابع 

و بهره برداری عادلانه می شناسد. )لومان، نظریه سیستم های اجتماعی، ترجمه حسن پویان، 



31

می
سلا

رد ا
یک

 رو
ی:

هر
ت ش

زیس
در 

ی 
ور

مح
ت 

دال
ی ع

ماع
جت

ی ا
ب ها

زتا
با

ص100-95( 

رابرت پاتنام نیز پایداری منابع را از نتایج غیرمستقیم عدالت محوری می‌داند. به باور ایشان 

عدالت محوری، سرمایهٔٔ اجتماعی، اعتماد متقابل و روابط انسانی را تقویت می کند و در نتیجه، 

منابع به صفت پایداری متصف می‌شوند و بهره برداری عادلانه از منابع تحقق می یابد. )دموکراسی 

و سنت های مدنی، ترجمه محمدتقی دلفروز، ص 125-120(.1 

بازسازی ساختارهای  با  اجتماعی  نشان می‌دهد عدالت  یادشده  نظریات سه شخصیت 

اجتماعی و توزیع عادلانهٔٔ منابع، در ایجاد پایداری منابع، نقشی کلیدی بر عهده دارد.

1-5-3. مقایسه

در هر دو نگاه اسلامی ‌و جامعه شناسی، بر عدالت به عنوان ابزاری برای ایجاد پایداری در 

کید شده است؛ با این تفاوت که اسلام، عدالت را عاملی  منابع و بهره برداری عادلانه از آنها تأ

اما در جامعه شناختی  آنها می‌داند،  از زوال  ثبات نعمت ها و جلوگیری  و  برای دوام  مستقیم 

اثرگذاری عدالت بر دوام و ثبات نعمت ها نه به صورت مستقیمُُ بلکه از طریق تقویت همبستگی 

و کاهش تضادهاست. افزون براین نگاه اسلامی  برٔ ٔ اصول و ارزش های اخلاقی استوار شده 

است و عدالت با رضایت خداوند و برکات در ارتباط قرار می گیرد، اما نگاه جامعه شناختی بر 

ساختارهای اجتماعی و کارکردهای سیستم ها متمرکز است و عدالت به‌عنوان سازوکاری  برای 

جلوگیری از بحران ها و تقویت  عملکرد اجتماعی تحلیل می شود.

1-6. افزایش مشروعیت و پشتیبانی مردمی‌از نهادهای حاکم

حمایت مردم از حکومت یکی از پیامدهای اجتماعی مهم عدالت محوری است که در 

زیست اجتماعی جوامع نقشی کلیدی بازی می کند. عدالت، با ایجاد احساس برابری و رعایت 

حقوق افراد، اعتماد و وفاداری عمومی  نسبت به حکومت را تقویت می کند. هنگامی که مردم 

1 . برای یافتن این مطلب پیشنهاد می شود فصل هایی را که به سرمایهٔٔ اجتماعی و رابطهٔٔ آن با اعتماد و همکاری 

 
ً
انسانی پرداخته‌اند، بررسی کنید. در متن ترجمه، بخش های مرتبط با نقش عدالت و سرمایهٔٔ اجتماعی معمولاً

در فصول ابتدایی کتاب و در مباحث مربوط به جامعهٔٔ مدنی و نحوهٔٔ عملکرد آن به تفصیل آمده است. بررسی 

فصل های مرتبط با تأثیر عوامل اجتماعی و فرهنگی بر نهادهای مدنی می تواند راهنمای خوبی باشد.



32

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

شاهد رفتار منصفانهٔٔ حکومت در تصمیم گیری ها و توزیع منابع باشند، تمایل بیشتری به مشارکت 

فعال در امور عمومی ‌و حمایت از نهادهای حکومتی خواهند داشت. این حمایت، به نوبهٔٔ خود، 

موجب تقویت مشروعیت حکومت، حفظ انسجام اجتماعی و تقویت همبستگی ملی می شود.

1-6-1. نگاه اسلامی

از منظر اسلامی، عدالت محوری یکی از ارکان اساسی در ایجاد اعتماد متقابل میان مردم و 

حکومت است. هنگامی  که عدالت در توزیع منابع و اجرای قوانین رعایت شود، مردم احساس 

تعلق به حکومت می یابند و در نتیجه از آن حمایت می کنند. برای نمونه امام علی با نگاه 

به یکدیگر را بسیار  به معنای مشروعیت،1 عدالت و اعتماد مردم و حکومت  جامعه شناختی 

مهم می‌دانند و عدالت را عامل ایجاد اعتماد میان حکومت و مردم و اطاعت مردم از حکومت 

ضْْلََ 
َ
 فَ

ً
عََدْْلِِ هِِيفمْْ، مََعْْتََمِِاًد

ْ
حِِكََ بِِاسْْتِِفاضََةِِ الْ برمی‌شمارند: »مََعََ اسْْتِِجْْلابِِكََ حُُسْْنََ ثََنائِِهِِمْْ، وََ تََبََجُّ�ُ

قِِكََ 
ْ
يْْهِِمْْ وََرِفِْ

َ
دْْتََهُُمْْ مِِنْْ عََدْْلِِكََ عََلَ قََةََ مِِنْْهُُمْْ بِِمََا عََوَّ�َ هُُمْْ، وََالثِّ�ِ

َ
تِِهِِمْْ بِِمََا ذََخََرْْتََ عِِنْْدََهُُمْْ مِِنْْ إِِجْْمََامِِكََ لَ قُُوَّ�َ

بِِهِِمْْ« )نهج‌البلاغه، تحقیق صبحی صالح، بیروت، بی نا، 1387، ص 436؛ نوری طبرسی، 

مستدرک الوسائل، ج 13، ص 167( 

1-6-2. نگاه جامعه‌شناختی

ماکس وبر، یکی از جامعه شناسان برجسته، در نظریهٔٔ خود دربارهٔٔ مشروعیت حکومت ها، 

حمایت مردم از حکومت را مبتنی بر باور به حقانیت و عدالت محوری حکومت می‌داند.  به باور 

وبر، بی عدالتی در کادر رهبری یک حکومت، آن را فاقد مشروعیت می‌سازد و عدالت محوری 

حکومت و تن دادن به نظم سیاسی، حکومت را دارای مشروعیت می کند )کوزر، 1378 ص 

155(. برخی دیگر از جامعه شناسان نیز وجود یک نظام اجرایی روشن و معین و پیراسته از 

قدرت دلبخواهی شخصی و بی عدالتی را شرط ضروری مشروعیت حکومت می‌دانند؛ هرچند 

عدالت را تنها شرط مشروعیت ندانسته و موفقیت نظام و وفاق ارزشی را از شرایط مشروعیت 

جامعه شناسی  حوزهٔٔ  در  دارد.  سیاست  حوزهٔٔ  از  متفاوتی  معنایی  جامعه شناسی،  حوزهٔٔ  در  مشروعيت   . 1

مشروعیت ناظر به چگونگی جامعه پذیر کردن مردم و توجیه آنها به اطاعت و پیروی از حکومت است، اما در حوزهٔٔ 

سیاسی، ناظر به منشأ حقانیت حکومت و حق بودن اوامر و نواهی حکومت است.



33

می
سلا

رد ا
یک

 رو
ی:

هر
ت ش

زیس
در 

ی 
ور

مح
ت 

دال
ی ع

ماع
جت

ی ا
ب ها

زتا
با

برمی شمارند )کوزر، 1378، 157-156(.

1-6-3. مقایسه

در نگاه اسلامی‌ عدالت یک اصل الهی و اخلاقی است که هدفش تکامل معنوی جامعه و 

نزدیکی به خداوند است و به کارکردهای حکومتی محدود نمی شود. در این نگاه، حمایت مردم 

از حکومت، وظیفه‌ای دینی است و به عدالت محوری حکومت محدود نمی شود، اما در نگاه 

جامعه شناختی، عدالت، ابزاری برای حفظ و بقای حکومت است و حمایت مردمی ‌از حکومت 

براساس تصمیم گیری های حکومت بر اساس اصول عقلانی – قانونی و عدالت صورت می گیرد.

1-7. همبستگی ملی و تقویت مقاومت اجتماعی در برابر تهدیدات خارجی

مقاومت  تقویت  و  ملی  همبستگی  عدالت محوری،  اجتماعی  پیامدهای  از  دیگر  یکی 

اجتماعی در برابر تهدیدات خارجی است. اطمینان افراد جامعه به عدالت محوری حکومت به 

انسجام اجتماعی ختم می شود و راه سوء‌استفاده دشمنان از اختلافات داخلی را می بندد و مردم 

را به همکاری با حکومت در دفع تهدیدات ترغیب می کند. 

1-7-1. نگاه اسلامی

در نگاه اسلامی، عدالت محوری، محبت و یاری خداوند را به ارمغان می آورد و موجب 

احْْكُُمْْ بََيْْنََهُُمْْ 
َ
إِِنْْ حََكََمْْتََ فَ تقویت توان داخلی و پیروزی بر دشمنان می شود. برای نمونه آیهٔٔ وََ

کید بر عدالت و محبوبیت عدالت پیشگان،  مُُقْْسِِطِِينََ )مائدة/42( با تأ
ْ
َ يُُحِِبُّ�ُ الْ  اللَّهَ��

قِِسْْطِِ إِِنَّ�َ
ْ
بِِالْ

به صورت غیرمستقیم نشان می‌دهد که عدالت محوری، نقشی کلیدی در تقویت همبستگی ملی 

و مقاومت اجتماعی در برابر تهدیدات خارجی در تمام  سطوح دارد. محبت خداوند نسبت به 

عدالت پیشگان نه تنها نشانهٔٔ حمایت الهی است، بلکه عاملی معنوی برای برانگیختن افراد جامعه 

در جهت پایبندی به عدالت برشمرده می شود. این حمایت الهی، همراه با انسجام اجتماعی 

ناشی از عدالت، پیروزی بر دشمنان را تضمین می کند.امام علی نیز بر پناهگاه قرار دادن 

کید دارد و دین را عامل وحدت و همبستگی جامعه در برابر تهدیدات  دین و استفاده از شمشیر تأ

ين كفهك،  و عدالت را ابزار دفاعی جهت حفظ امنیت و اعتماد میان مردم می‌داند: »العج الّدّ



34

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

« )نوری طبرسی، مستدرک الوسائل،  ّلّك وٍٍدع لك ءٍٍوس توظره لعى  واللدع كفيس، نتجُُ نم 

عیون الحکم و المواعظ، ص 77(. ایشان در موردی دیگر  ج 11، ص 319؛ لیثی واسطی، 

عدالت محوری را عامل پیروزی و ظلم و ستم را عامل شکست و تباهی معرفی می کند: »باللدع 

یحتا الامم و بالظمل لهتک« )نوری طبرسی، مستدرک الوسائل، ج 11، ص 319(

1-7-2. نگاه جامعه‌شناختی

به استحکام همبستگی اجتماعی و  نیز عدالت به صورت غیرمستقیم  در جامعه شناسی 

افزایش توانایی مقابله با دشمنان کمک می کند. برای نمونه دورکیم به صورت غیرمستقیم عدالت 

را عامل همبستگی و تقویت مقاومت در برابر تهدیدات می شناسد. به باور ایشان تقسیم کار، 

خصلتی اخلاقی )دورکیم ، 1381، ص 57(، شرط بنیانی حیات جوامع و عامل نظم، هماهنگی 

و همبستگی اجتماعی و همیاری های دوستانه است )دورکیم ، 1381، ص 63(، اما این تقسیم 

کار با این نتایج درخشان بر عدالت بنیان گذاشته شده است  )تقسیم کار، 1381، ص 341، تی، 

بی تاتومور، 2536، ص 323(

 1-7-3. مقایسه 

در دو نگاه اسلامی‌ و جامعه شناختی، ایجاد همبستگی و تقویت مقاوت در برابر تهدیدات 

خارجی از پیامدهای مهم عدالت محوری است؛ با این تفاوت که در نگاه اسلامی  عدالت یک 

ارزش الهی ومقدس است که به تعالی معنوی و اجتماعی می‌انجامد، اما در نگاه جامعه شناختی، 

عدالت از منظر کارکردهای اجتماعی و پایداری ساختارها تحلیل می شود. افزون براین در نگاه 

اسلامی، بُُعد الهی پیروزی مدنظر قرار می گیرد و در نگاه جامعه شناختی، عملکردهای اجماعی 

و تعامل گروه ها نقطه تمرکز است. 

نتیجه‌گیری

یافته  های این پژوهش نشان می‌دهد عدالت، در منظومهٔٔ معارف اسلامی، تنها یک ارزش 

اخلاقی یا آرمانی نیست، بلکه بنیانی عملی و ساختاری برای تنظیم روابط اجتماعی، تثبیت 

مشروعیت حاکمیت و تحقق رفاه و امنیت در جامعه است. بررسی آیات قرآن و روایات نشان 



35

می
سلا

رد ا
یک

 رو
ی:

هر
ت ش

زیس
در 

ی 
ور

مح
ت 

دال
ی ع

ماع
جت

ی ا
ب ها

زتا
با

می‌دهد عدالت محوری نقشی محوری در ایجاد انسجام اجتماعی، تقویت اعتماد عمومی، 

کاهش نابرابری‌ها، حفظ منابع طبیعی و انسانی و افزایش تاب‌آوری اجتماعی در برابر تهدیدات 

دارد. این بازتاب ها در نگاهی تطبیقی با نظریات جامعه‌شناسی معاصر نیز تأیید شده‌اند و در 

تحلیلی که  اساس  یافت.بر  منابع اسلامی‌ می توان  در  را  بیشتری  معنایی  موارد، عمق  برخی 

انجام گرفت، زیست شهری عدالت محور از منظر اسلامی  نه تنها بر توزیع عادلانه منابع بلکه 

بر پایه هایی چون عدالت در حکم، مشارکت اجتماعی، امنیت روانی و برابری نهادی، استوار 

شده است. در نتیجه، عدالت محوری باید به عنوان یک اصل راهبردی در سیاست گذاری شهری، 

طراحی نهادهای عمومی و تنظیم قوانین در جوامع اسلامی‌ در نظر گرفته شود.

پیشنهادهای سیاستی:

طراحی شاخص های عدالت شهری بر اساس آموزه‌های قرآنی، از جمله حق دسترسی برابر 

به خدمات، امنیت قضایی، مشارکت سیاسی و کرامت انسانی؛

نهادینه سازی رویکرد عدالت محور در برنامه‌‌ریزی شهری و توزیع منابع شهری در شهرهای 

اسلامی؛

تقویت نهادهای اجتماعی بر پایهٔٔ عدالت ارتباطی، برای بازسازی اعتماد عمومی ‌و ارتقای 

انسجام اجتماعی.

عدالت  شاخص  های  اساس  بر  میدانی  مطالعات  آیندانجام  پژوهش های  برای  پیشنهاد 

اسلامی‌در کلان‌ شهرها )مانند تهران، مشهد(؛

بررسی رابطهٔٔ عدالت شهری و کیفیت زندگی از منظر سوره های قرآن مانند سورهٔٔ نساء، مائده، 

شوری و غیره؛

تحلیل تطبیقی سیاست‌گذاری های عدالت محور در شهرهای اسلامی معاصر با آموزه‌های 

قرآنی.

نهایت آن که  نوشتار پیش‌رو از ظرفیت نظری و عملی عدالت اسلامی  برای تبدیل شدن به 

یک چارچوب بومی‌ در حکمرانی شهری حکایت دارد که بهره گیری از آن می تواند به ارائه الگویی 

پایدار، کارآمد و انسانی برای زیست شهری در جهان اسلام منتهی گردد.



36

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

منابع

	1 پاتنام، رابرت. )1380(. دموکراسی و سنت‌های مدنی )مترجم: محمدتقی دلفروز(. .

تهران: نشر نی.

	2 پارسونز، تالکوت )1387(. نظام اجتماعی )مترجم: محسن ثلاثی(. تهران: نشر مرکز..

	3 توسلی، غلام عباس )1369(. نظریه‌های جامعه‌شناسی. تهران. سمت. توکویل، الکسی .

)1347(. تحلیل دموکراسی در آمریکا. )مترجم مقدم مراغه ای(. تهران: زوار.

	4 تی بی باتومور )2536(. جامعه‌شناسی )مترجم: سید حسن منصور و حسینی(. تهران: .

فرانکلین. 

	5 حرعاملی، شیخ محمد بن حسن )1414(. وسائل الشیعه. قم: آل البیت..

	6 خزاز قمی. علی بن محمد )1401(. کفایه الاثر. قم: نشر بیدار..

	7 تقسیم کار اجتماعی )مترجم  باقر پرهام(. تهران: انتشارات . دورکیم، امیل )1379(. 

علمی ‌و فرهنگی.

	8 دورکیم، امیل )1394(. قوانین اخلاقی در جوامع مدرن )مترجم: محمود فرجامی(. .

تهران: نشر نی.

	9 رابرت مرتون )1387(. نظریه‌های جامعه‌شناسی )مترجم: فریدون متفکر آزاد(. تهران: .

نشر مرکز.

.	10 اکبر غفاری، ج1(.  الشرایع )مترجم علی  علل  صدوق، محمد بن علی )1367(. 

تهران: دارالکتب الاسلامیه.

طوسی، محمد بن حسن )1365(. تهذیب الاحکام. )مترجم: محمد تقی دانش‌پژوه(. 11	.

تهران: دارالکتب الاسلامیه.

.	12 فیض کاشانی، محمد محسن )1365(. الوافی. قم: دارالکتب الاسلامیه.

.	13 جواد  سید  شارح:  و  )مترجم  کافی  اصول   .)1367( یعقوب  بن  محمد  کلینی. 

مصطفوی(. تهران: دارالکتب الاسلامیه.

.	14 فرهنگ  )مترجم:  جامعه‌شناختی  بنیادی  نظریه‌های   .)1378( آلفرد  لوئیس  کوزر، 



37

می
سلا

رد ا
یک

 رو
ی:

هر
ت ش

زیس
در 

ی 
ور

مح
ت 

دال
ی ع

ماع
جت

ی ا
ب ها

زتا
با

ارشاد(. تهران: نشر نی.

.	15 گیدنز، آنتونی )1394(. ساختار اجتماعی: قاعده و منطق در نظریهٔ اجتماعی )مترجم 

منوچهر صبوری(. تهران: انتشارات علمی.

.	16 گیدنز، آنتونی )1386(. جامعه‌شناسی )مترجم: حسن چاوشیان(. تهران: نی. 

.	17 لومان، نیکلاس )1389(. نظریهٔ سیستم‌های اجتماعی )مترجم: حسن پویان(. تهران: 

انتشارات علمی.

.	18 مسلم بن حجاج )1374(. صحیح مسلم )مترجم: محمد فاضل(. تهران: دارالکتب 

الاسلامیه.

.	19 مور، استفن )1376(. دیباچه ای بر جامعه شناسی )مترجم: ثاقب‌فر(. تهران: ققنوس.

.	20 نوری طبرسی، میرزا حسین )1408(. مستدرک الوسائل. بیروت: آل البیت.

.	21 وبر، ماکس)1387(. اقتصاد و جامعه )مترجم: رشید پورویسی(. تهران: نشر مرکز.

.	22 وبر، ماکس )1395(. مشروعیت قدرت و دولت )مترجم: افشین خاکباز(. تهران: 

نشر مرکز.


