
Theology of City A Biannual Journal
Vol. 2, No. 2, Fall 2024 & winter 2025, Issue 4 

Urban Identity and Citizen Participation in Greater Tehran (A Strategic 

Plan)
SeyedSaeed Zahed Zahedani1

Abstract

The global prevalence of various forms of democratic governance has elevated 
citizen participation in urban management to a primary concern for city 
administrators. This article argues that the model of urban governance is the 
most critical factor in shaping public engagement, as its logic, pattern, and 
methods are intrinsically rooted in the dominant culture of a city—a culture 
that fundamentally constitutes citizens' urban identity. In a metropolis like 
Tehran, characterized by significant cultural diversity, multiple and often 
fragmented identities emerge, leading to varied patterns of command and 
obedience. Consequently, establishing a cohesive governance framework that 
fosters inclusive public participation while encompassing the city's diverse 
cultural and identity segments becomes a strategic imperative. To address this 
challenge, this study first examines the culture and cultural diversities that 
shape urban identities in Tehran. It then analyzes governance styles within 
these pluralistic contexts and, ultimately, proposes methods for effectively 
engaging citizens in urban administration. The research methodology involves 
conceptual analysis and a descriptive-analytical approach, concluding that 
a synergistic model balancing centralized coordination with decentralized, 
culturally-sensitive participatory mechanisms is essential for harnessing 
maximal public contribution in managing Greater Tehran. 

Keywords: Centralization, Decentralization, Formal Organizations, Informal 
Organizations, Municipality, Mosque.

1.  Associate Professor of Sociology and Head of the Research Institute for Transformation in the 
Humanities, University of Shiraz, (Corresponding Author) zahedani@shirazu.ac.ir



1

هویت شهری و مشارکت شهروندی در تهران بزرگ 
)یک طرح راهبردی(*

 سید سعید زاهد زاهدانی1

چکیده

با رواج انواع حکمرانی های مبتنی بر جمهور مردم در جهان، شرکت شهروندان در ادارۀ امور شهرها به 

یکی از دغدغه های حکمرانان شهری تبدیل شده است.  نوع الگوی حکمرانی شهری مؤثرترین عامل در 

شیوۀ جلب مشارکت مردمی است.  منطق، الگو و شیوۀ حکمرانی شهری در فرهنگ حاکم بر آن شهر 

رقم می خورد و فرهنگ شهری در واقع همان هویت شهروندان یک شهر است.  در شهرهای بزرگی مانند 

تهران )که عنوان کلان شهر به خود گرفته‌اند(، وجود تنوع فرهنگ های مختلف، هویت های مختلف 

به‌وجود می آورد و ازاین‌رو الگوهای فرماندهی و فرمان گیری نیز تنوع می یابد.  درعین حال لازم است 

یک هویت و یک شیوۀ حکمرانی واحد بر مجموعۀ شیوۀ جلب مشارکت های مردمی حکام باشد که 

همۀ بخش های فرهنگی و هویتی شهر را دربرگیرد .  برای حل این مسئله در شهر بزرگی مانند تهران لازم 

است ابتدا به فرهنگ و تنوعات فرهنگی شهری که هویت ها را شکل می‌دهند، بپردازیم و سپس از شیوۀ 

حکمرانی مردمی بحث کنیم که بتواند از مشارکت مردم بیشترین استفاده را در ادارۀ امور شهری  ببرد. در 

این مقاله پس از تعریف فرهنگ و تبیین رابطهٔٔ آن با هویت، به تنوعات فرهنگی شهر تهران می پردازیم و 

سبک حکمرانی را در قالب این فرهنگ های متنوع تشریح می کنیم و در نهایت، به شیوۀ جلب مشارکت 

شهروندان در ادارۀ امور می پردازیم.

واژگان کلیدی‌: تمرکزگرایی، غیرتمرکزگرایی، سازمان های رسمی، سازمان های غیر رسمی، شهرداری، 

مسجد.

* تاریخ دریافت: ۱۴۰۳/9/14، تاریخ تأیید: 8/ 7/ 1404.
10.22081/jtc.2025.70455.1038 :)DOI( شناسهٔٔ دیجیتال

 1. دانشـیار جامعـه شناسـی و رئیـس پژوهشـکدۀ تحـول در علوم انسـانی دانشـگاه شـیراز. )نویسـندهٔٔ مسـئول(
zahedani@shirazu.ac.ir

دوفصلنامة  سال دوم، شماره ۲، پاییز و زمستان ۱۴۰۳، پیاپی ۴، صفحات ۱-۱۶



2

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

مقدمه

قرن نوزدهم و بیستم میلادی مصادف است با فروپاشی حکومت های مبتنی بر دیکتاتوری 

فردی یا پادشاهی و تأسیس جمهوری هایی که هر یک به نسبتی به جلب مشارکت مردم در 

ادارۀ امور می پردازند.  در اواخر قرن هجدهم یعنی در سال 1789 انقلاب کبیر فرانسه، شیوهٔٔ 

جمهوریت در ادارۀ امور کشورها را ارائه داد، اما با این حال فرهنگ حکمرانی پادشاهی تا سال ها 

پس از آن نیز در آن کشور باقی ماند و حتی کسانی که به عنوان رئیس جمهور انتخاب شدند، مانند 

 به همان سبک و شیوۀ پادشاهی و امپراطوری امور کشور را اداره کردند. در قارۀ 
ً
ناپلئون، تقریباً

جدید آمریکا، مهاجرانی که از اروپا به آنجا رفته بودند، ایدۀ جمهوریت را نیز با خود همراه بردند 

و با توجه به این که مانعی مانند پادشاهی )در فرانسه( را مقابل خویش نداشتند، توانستند از همان 

سال 1789 که قانون اساسی را تصویب کردند، نخستین رئیس جمهور را برگزینند و به شیوه‌ای 

که به لیبرال دموکراسی شهرت دارد به ادارهٔٔ امور کشور بپردازند. 

پس از انقلاب اسلامی و با رأی مردم جمهوری اسلامی ایران تأسیس شد؛ یعنی نوعی از 

جمهوری که صفت اسلامی به خود گرفته باشد. هچنان که در آمریکا، جمهوری، صفت لیبرال 

به خود گرفته است، در ایران نیز صفت جمهوری، اسلامی است. تفاوت این دو صفت به فرهنگ 

و هویت ملی مردم این دو کشور بازمی گردد. در ایالات متحدۀ آمریکا فرهنگ لیبرال سرمایه‌داری 

حاکم است؛ ازاین‌رو مقتضی حاکمیت نوعی جمهوری لیبرال است. در ایران، فرهنگ اسلامی 

نوعی دیگر از رفتار و سبک زندگی وجود دارد که ناشی از صبغه یا صفت اسلامی آن است. تعلق 

صفت لیبرال در آمریکا و صفت اسلامی در ایران، ضامن اجرای جمهوریت می باشد. این مسئله 

تابع فرهنگ و هویت ملی کشورهاست، چنان که در فرانسه با وجود تحقق انقلاب جمهوریت 

و مصوب شدن حکومت جمهوری، جاری بودن فرهنگ سلطنتی و تبعیت از پادشاه میان مردم، 

سال ها طول کشید تا جمهوری لیبرال، آن هم از نوع فرانسوی نه آمریکایی، استقرار یابد. ازاین‌رو 

لازم است وقتی در مورد مشارکت مردم در امور حکمرانی جامعه سخن می گوییم، به فرهنگ و 

هویت ملی مردم نیز توجه داشته باشیم،  در غیراین صورت نمی توانیم به شکلی مناسب مشارکت 

آنان را در ادارۀ امور جلب نماییم )زاهد، 1385(.



3

ی(
رد

اهب
ح ر

طر
ک 

گ )ی
زر

ن ب
هرا

ر ت
ی د

وند
هر

ت ش
رک

شا
و م

ی 
هر

ت ش
هوی

هدف این مقاله، مطالعه و بیان چگونگی مشارکت مردم در ادارۀ امور کلان شهر تهران با 

توجه به هویت ملی آنان است.

بیان مسئله

دیوید هلد1 در بررسی تاریخ دموکراسی در غرب از نُُه نوع مردم‌سالاری  نام می برد که سه 

نوع آن را به دو دسته تقسیم می کند. وی اذعان می کند دموکراسی می تواند در دیگر نقاط جهان 

نیز انواع دیگری داشته باشد )p ,1996 ,Held. 4-6(. وی به طور کلی انواع مردم سالاری  را 

از لحاظ شیوهٔٔ مشارکت دادن مردم در امور به دو دستهٔٔ کلان تقسیم می کند: الف( مردم سالاری  

که در آن مردم، خود، به طور مستقیم در امور اجرایی مداخله می کنند و تصمیم می گیرند؛ ب( 

مردم سالاری که توسط نمایندگان مردم اعمال می شود )p ,1996 ,Held. 6(.  هلد دوازده نوع 

مردم سالاری  را به شرح زیر نام می برد: 1. مردم سالاری  کلاسیک2؛ 2. جمهوری3 که خود 

به دو نوع جمهوری محافظه کارانه4 و جمهوری توسعه یابنده5 تقسیم می‌گردد. 3. مردم سالاری 

لیبرال )نماینده‌ای(6 که به دو نوع  مردم سالاری محافظه کارانه7 و مردم‌سالاری توسعه یابنده8 تقسیم 

می شود. 4. مردم سالاری مستقیم9 نوعی دیگر از مردم سالاری است. دیگر انواع مردم سالاری به 

عقیدهٔٔ هلد عبارتند از: 5. مردم سالاری نخبه‌گرای رقابتی10؛  6. تکثرگرایی11؛ 7. مردم سالاری 

نوع  دو  که  باشد  باید  امروزی  مردم سالاری  و 9.آنچه  مشارکتی13  مردم سالاری  قانونی12؛ 8. 

1 . David Held
2 . Classical Democracy
3 . Republicanism
4 . Protective Republicanism 
5 . Developmental Republicanism
6 . Liberal Democracy
7 . Protective Democracy
8 . Developmental Democracy
9 . Direct Democracy
10 . Competitive Elitist Democracy
11 . Pluralism
12 . Legal Democracy
13 . Participatory Democracy



4

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

پیشنهادی هلد عبارتند از خودمختاری مردم سالارانه1 و مردم سالاری جهانی2 )زاهد، 1385، 

ص141(. 

در مجموع پنج خصیصۀ عمده در مردم سالاری های معرفی شده توسط هلد قابل مشاهده 

است: 1. مشارکت مردم در ادارۀ امور عمومی؛ 2. آزادی در عقیده و بیان؛ 3. تساوی حقوقی در 

مقابل قانون؛ 4. نظارت مردمی بر ادارۀ امور؛ 5. حق تشکیل اجتماعات مردمی برای مداخله در 

امور عمومی )زاهد، 1385، ص150-151(. 

در ایران به یمن انقلاب اسلامی در سال 1357 نظام شاهنشاهی برچیده شد و نظام جمهوری 

اسلامی تأسیس گردید.  در سال 1358 قانون اساسی جمهوری اسلامی به همه پرسی گذاشته 

شد و با درصد رأی بالای مردم ایران به تصویب رسید. بر اساس این قانون اساسی، با توجه به 

فرهنگ و هویت ملی ایرانیان، در ایران، جمهوری تأسیس شد. از آغاز تأسیس سلسلۀ صفوی 

در ابتدای قرن شانزدهم میلادی، اسلام شیعی دین رسمی ایران اعلام شد. بر اساس این اعتقاد، 

حاکمیت مشروع تنها در اختیار امام زمان است و در زمان غیبت امام، در اختیار نایب ایشان 

قرار می گیرد. بر این اساس، طبق قانون اساسی جمهوری اسلامی، در رأس نظام، جانشین امام 

زمان تحت عنوان ولی فقیه قرار می گیرد که با انتخاب دو درجه‌ای مردم و از طریق مجلس 

خبرگان انتخاب می شود. کشور ایران مانند دیگر جمهوری های جهان به شیوۀ تفکیک قوا اداره 

می شود. نظام حکومتی دارای سه قوهٔٔ اصلی است: مجلس شورای اسلامی که اعضای آن با 

انتخاب مستقیم مردم منصوب می گردد، قوۀ قضائیه و قوۀ مجریه که رییس آن با انتخاب مستقیم 

مردم انتخاب می شود و وزرا نیز با پیشنهاد و معرفی رئیس جمهور و رأی نمایندگان مجلس شورای 

اسلامی منصوب می شوند.  اسلامیت این انتخاب ها با سازوکار مشخصی که در قانون آمده 

است و با نظارت و مصوبات شورای نگهبان و تنقیذ حکم ریاست جمهور توسط ولی فقیه، 

تضمین می شود. براساس همین قانون اساسی، در سطح استان ها، شهرها و روستاها، شورای 

اسلامی استان، شورای اسلامی شهر و شورای اسلامی روستا با انتخاب مستقیم مردم تشکیل 

1 . Democratic Autonomy
2 . Cosmopolitan Democracy



5

ی(
رد

اهب
ح ر

طر
ک 

گ )ی
زر

ن ب
هرا

ر ت
ی د

وند
هر

ت ش
رک

شا
و م

ی 
هر

ت ش
هوی

می شود.  شهردار هر شهر منتخب شورای اسلامی شهر است و با مشارکت مردم و نظارت آنان 

بر امور، شهر را زیر نظر شورای اسلامی شهر اداره می کند )زاهد، 1381(. 

با این توضیحات مشخص می شود هر پنج وجه مشترکی که در مردم سالاری های موجود در 

جهان وجود دارد، در جمهوری اسلامی ایران، با قید اسلامیت -که دین رسمی کشور از حدود 

ششصد سال پیش است- نیز موجود است. 

با توجه به این که موضوع موردمطالعۀ ما شهر و مشارکت شهروندان در ادارۀ امور شهری 

است، لازم است چگونگی این مشارکت  را با توجه به 5 اصل مردم سالاری در سطح شهر و زیر 

نظر شهرداری پیگیری کنیم.  شیوۀ اجرای این پنج اصل به فرهنگ و هویت شهروندان وابسته 

است.  ازاین‌رو در ادامه به فرهنگ و هویت و وضعیت آن در شهر تهران می پردازیم.

1. فرهنگ و هویت

فرهنگ، ادراکات مورد توافق جمع در یک جامعه است. این ادراکات در افراد توسط سه 

وسیلۀ شناختی حس، عقل و قلب به دست می آید و محسوسات، معقولات و باورهای آنان را 

رقم می‌زند. دریافت هایی که به توافق جمع رسیده‌اند، سه لایۀ فرهنگ را تشکیل می‌دهند: لایۀ 

به توافق‌رسیدۀ باورها، اخلاق و ارزش های اجتماعی، لایۀ معقولات به توافق جمع‌رسیدۀ عقلی، 

علم و معرفت و لایۀ محسوسات به توافق جمع‌رسیده..  لایۀ اخلاق و ارزش ها را فرهنگ بنیادی، 

لایۀ علم و معرفت را فرهنگ تخصصی و لایۀ رفتارها را فرهنگ عمومی می نامیم. هر یک از این 

لایه های فرهنگی، خود، ابعاد قلبی، عقلی و حسی دارند که از آنان به ترتیب به گرایش، بینش و 

گاهی از وضعیت هر فرهنگ می توانیم سه بُُعد از سه لایۀ آن  دانش تعبیر می کنیم.  ازاین‌رو برای آ
را مطالعه کنیم.1

هویت فردی و یا هویت اجتماعی به وجه تمایزهای فرد یا جامعه از دیگر افراد و یا جوامع 

1. علاقه مندان برای آگاهی از تفصیل این بند می توانند به منبع زیر مراجعه نمایند: 

الگوی اسلامی ایرانی پیشرفت فرهنگی، الگوی پایه پیشرفت، مجموعه مقالات پنجمین کنفرانس الگوی 

اسلامی ایرانی پیشرفت، انتشارات مرکز اسلامی اسلامی ایرانی پیشرفت، 1395، صص 3535-3550.



6

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

 این وجه تمایزها با توجه به محاسن فرد و یا جامعه در نظر گرفته می شود. 
ً
اطلاق می شود.  معمولاً

ازاین‌رو بسیاری از محققین هویت، به علت این که ارزش ها یکی از عوامل اصلی و مهم هر 

فرهنگ را تشکیل می‌دهند و هر فرهنگ، معرف جامعه‌ای است که آن را حمل می کند، در بُُعد 

اجتماعی-فرهنگ جامعه را با هویت آن جامعه معادل در نظرمی گیرند. 

در این مقاله اقلام فرهنگ و هویت ملی را یکی در نظرمی گیریم.

مردم کشور ما پس از ورود اسلام به ایران ارزش ها، دانش ها و رفتارهای اسلامی را پذیرفتند 

و به یک کشور مسلمان تبدیل شدند.  در قرن دهم هجری قمری یا ابتدای قرن شانزدهم میلادی 

دین رسمی کشور شیعۀ اثناعشری اعلام شد و تاکنون نیز ادامه یافته است. از زمان ورود تمدن 

مدرن به ایران، مردم کوشیدند اصلاحاتی در فرهنگ و سبک زندگی خود به وجود آوردند و از 

دستاوردهای این تمدن بهره گیرند. ازاین‌رو به طور رسمای پس از انقلاب مشروطه، اقلامی از 

تمدن مدرن وارد کشور ما شد و هر سه لایۀ فرهنگ بنیادی، فرهنگ تخصصی و فرهنگ عمومی 

را تحت تأثیر خود قرار داد که این تأثیر در انتهای دوران پهلوی بسیاری از بنیان های اسلامی 

جامعه را دگرگون کرد.  انقلاب اسلامی به منظور احیای هویت دینی جامعه صورت گرفت.  

بنابراین می توان گفت فرهنگ امروز جامعه ما از دو فرهنگ اسلامی و فرهنگ تمدن مدرن متأثر 

است. یکی از ویژگی های مهم در فرهنگ اسلامی، اعتقاد به دو نوع واقعیت مشهود و غیب 

است که در فرهنگ غرب به علت کنار گذاشتن واقعیت غیب تنها واقعیت مشهود در نظر گرفته 

می شود.  ازاین‌رو فرهنگ تمدن مدرن را فرهنگ سکولار یا دنیاگرا می نامند؛ در مقابل فرهنگ 

اسلامی دنیا-آخرت گراست.

فرهنگ اسلامی لایه ها و ابعاد مخصوص خود را دارد و  فرهنگ تمدن مدرن نیز از لایه ها 

و ابعاد خاص خود بهره مند است.  در ایران امروز شاهد ترکیبی از این دو نوع فرهنگ در جامعه 

هستیم.  ازاین‌رو برای بهتر تشخیص دادن فرهنگ و یا هویت ملی خود لازم است لایه ها و ابعاد 

این دو نوع فرهنگ را به نسبتی که در جامعه حضور دارند، مطالعه کنیم.  در جدول زیر تفکیک 

اقلام این دو نوع فرهنگ به طور خلاصه آمده است. برای پی بردن به وضعیت فرهنگی خود لازم 

است نسبت این دو فرهنگ را در جامعه بررسی کنیم.



7

ی(
رد

اهب
ح ر

طر
ک 

گ )ی
زر

ن ب
هرا

ر ت
ی د

وند
هر

ت ش
رک

شا
و م

ی 
هر

ت ش
هوی

جدول شمارۀ 1 ابعاد و لایه های فرهنگ اسلامی و سکولار

دانشبینش گرایشابعادِِ لایه‌های فرهنگ

بنیادی

اسلامی

خالقیت

ربوبیت تكوینی 

ربوبیت تشریعی

هستی شناسی بر پایهٔٔ 

واقعیت غیب و مشهود

تقرب جویی

عبودیت 

انجام وظیفهٔٔ الهی

انسان گراییسکولار

هستی شناسی بر 

پایهٔٔ واقعیت مشهود 

)سکولاریزم(

لذت جویی  

سودجویی 

عمل گرایی

تخصصی

اسلامی
شناخت بر پایهٔٔ وحی، 

عقل و تجربه

دانش های نظری 

اسلامی
دانش های عملی اسلامی

سکولار
شناخت بر پایهٔٔ تجربه و 

عقل ابزاری

دانش های نظری 

دانش های عملی سكولارسکولار

عمومی 

اسلامی

گرایش به احکام 

)ارزشی، توصیفی، 

تکلیفی( الهی

معروف و منکرها یا 

هنجارهای دینی

سبک زندگی اسلامی

)تمدن نوین اسلامی( 

سکولار

ارزش های

 اجتماعی بر اساس 

اکثریت

هنجارهای اجتماعی بر 

اساس اکثریت

سبک زندگی سکولار 

)تمدن مدرن(

مأخذ: زاهد، 1395.

نُُه خانۀ هر جدول دارای خاصیت عملی مربوط به خویش هستند.  جدول زیر خاصیت هر 

خانۀ جدول را نشان می‌دهد.   



8

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

جدول شمارۀ 2- خصلت عملی هر یک از عناصر جدول فرهنگ

دانشبینشگرایشابعادِِ لایه‌های فرهنگ

هماهنگ کنندهمحور ساختارظرفیتبنیادی

وسیلهظرفیت تصرفیجهتتخصصی

زمینهساختار تبعیعاملیتعمومی

مأخذ: زاهد، 1395، )با الهام از پیروزمند، 1382، جدول شمارهٔٔ 3، ص 28(

با توجه به خصلت عملی هر یک از عوامل موجود در جدول 2 می توان در مورد آنها گفت 

که در فرهنگ اسلامی، خداگرایی با توجه به سه خصلت خالقیت، ربوبیت تکوینی و ربوبیّّت 

تشریعی تشکیل‌دهندهٔٔ فرهنگ است و در فرهنگ سکولار، انسان گرایی، ظرفیت فرهنگ را شکل 

می‌دهد.  بنابراین در این دو فرهنگ، هر تولیدی باید این خط قرمزها را رعایت کند و از آن فراتر 

نرود؛ درغیراین صورت عنصر آن فرهنگ به شمار نمی آید. جهت این دو فرهنگ متفاوت است؛ 

در یکی معرفت شناسی مبتنی بر ملاک صحت وحی و عقل و تجربه دخیل است و در دیگری به 

تجربه و عقل ابزاری بسنده می شود.  عاملیت اجرایی در فرهنگ اسلامی بر احکام الهی استوار 

است و در فرهنگ سکولار، توافق اکثریت دربارهٔٔ ارزش ها، عامل اصلی فرهنگی است.  به بیان 

دیگر، احکام الهی در فرهنگ اسلامی و ارزش های اکثری در جوامع سکولار، عامل تحقق این 

فرهنگ ها و تجلی آن در رفتارهای افراد آن جوامع می باشند )زاهد، 1395(.

محور ساختار فرهنگ اسلامی بر اعتقاد به واقعیت غیب و مشهود استوار است و در فرهنگ 

سکولار تنها به واقعیت مشهود توجه می شود. دانش های نظری مبتنی بر پایگاه های پیش گفته در 

هر فرهنگ، ظرفیت تصرفی آن فرهنگ را معین می کند؛ یعنی قدرت تصرف این فرهنگ ها، به 

دانش های نظری آنها وابسته است. معروف و منکرهای دینی، و هنجارهای اجتماعی نشأت گرفته 

از خواست اکثریت، ساختار تبعی نظام فرهنگی این دو فرهنگ به ترتیب اسلامی و سکولار را 

نشان می‌دهد )زاهد، 1395(.

تقرب جویی، عبودیت و انجام وظیفۀ الهی در فرهنگ اسلامی و لذت جویی، اصالت فایده 

و عمل گرایی در فرهنگ غربی، فعالیت های مردم متعهد به هر یک از این دو فرهنگ را هماهنگ 



9

ی(
رد

اهب
ح ر

طر
ک 

گ )ی
زر

ن ب
هرا

ر ت
ی د

وند
هر

ت ش
رک

شا
و م

ی 
هر

ت ش
هوی

می سازد؛ یعنی انجام هر عملی حول این خصلت ها هماهنگ می شود. دانش های عملی به تبع 

دانش های نظری حاصل می گردد؛ ازاین‌رو به آنها وسیله می گوییم و سبک زندگی اسلامی و سبک 

زندگی مبتنی بر تمدن مدرن، زمینهٔٔ فعالیت های این دو فرهنگ را فراهم می کند )زاهد، 1395(.

همان طور که گفتیم فرهنگ جامعهٔٔ ما به طور کلی مخلوطی از این دو نوع فرهنگ است. هر 

یک از جوامع خردی که زیرمجموعۀ جامعهٔٔ کلان ما قرار می گیرند، به نسبت، اندازه‌ای از این دو 

نوع فرهنگ را در خود دارند. در شهری مانند تهران که از همۀ ایران مهاجر می پذیرد، این اختلاط 

فرهنگی تنوع بیشتری دارد.  ازآنجاکه عناصر این جدول متقوم هستند و نمی توان آنان را به اجزای 

فرهنگ تعبیر نمود، می توان گفت یک فرهنگ عام در کل شهر شکل گرفته است، اما در محلات 

مختلف شاهد انواع ترکیب ها از این دو نوع فرهنگ هستیم.

نمودار زیر نسبت این سه لایۀ فرهنگ در رابطه با یکدیگر را نشان می‌دهد.  به بیان دیگر 

می توان گفت فرهنگ بنیادی، زیربنای فرهنگ تخصصی است و هر دوی این ها، زیربنای فرهنگ 

عمومی جامعه هستند.  آنچه ما در نگاه اول می بینیم، فرهنگ عمومی است.  برای پی بردن به 

لایه های زیرین باید به فرهنگ تخصصی و سپس فرهنگ بنیادی مراجعه کرد.  

نمودار شمارۀ 1- رابطۀ بین لایه های فرهنگ



10

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

از سوی دیگر ستون سوم از لایه های فرهنگ، »دانش« آن لایه را نشان می‌دهد؛ به این معنی 

که این ستون به نوبۀ خود روبنای هر لایه است. خصلت مندی هر خانۀ جدول نیز با مشاهدۀ 

روبناهای کل فرهنگ در فرهنگ عمومی و دانش هر لایه، درک اولیه و بهتری از فرهنگ هر خرده 

گروه شهری می توان به دست آورد.

نوع حکمرانی در هر یک از فرهنگ ها تحت تأثیر هر سه لایۀ یادشده می باشد.  »دانش« های 

سه لایه در موضوع حکمرانی با توجه به زیربنا و روبنا بودن شان در شیوۀ حکمرانی مؤثر هستند؛ 

یعنی سبک زندگی در هر فرهنگ، از دانش های عملی آن متأثر است و این دانش ها با توجه به 

رویکرد و یا جهت دانشی که در فرهنگ بینادی رقم می خورد، شکل می‌گیرد.  در فرهنگ ایرانی 

راهکارهای عملی که تأمین کنندۀ جهت گیری های تقرب جویی، عبودیت و انجام وظیفۀ الهی 

است، سبک زندگی و سبک مشارکت مردم را مشخص می کند. در فرهنگ سکولار، این نوع 

رفتار )مشارکت( از دانش های عملی طراحی شده در فرهنگ تخصصی الگو می گیرند و با انگیرۀ 

منفعت طلبی و عمل گرایی انجام می شوند.  

از سوی دیگر باید در نظر داشته باشیم هر یک از اقلام جدول فرهنگ، تاریخچۀ مخصوص 

خود را دارد.  بنابراین برای اشراف بهتر به هر فرهنگ و خرده فرهنگ لازم است اقلام آمده در 

خانه های مختلف فرهنگ را به صورت تاریخی مطالعه کنیم و همۀ آنان را در نهایت، متقوم به 

یکدیگر ببینیم؛ به بیان دیگر، مطالعۀ تاریخی هر یک از اقلام نمی تواند بدون توجه به دیگر اقلام 

باشد.  بنابراین برای به دست آوردن نحوه و چگونگی جلب مشارکت مردم در امور شهری باید با 

توجه به فرهنگ حکمرانی در خرده فرهنگ های حکمرانی پراکنده در آن شهر و در نهایت احصای 

نوع فرهنگ حکمرانی شهر و شیوۀ جلب مشارکت مردم در آن حکمرانی، اقدام نمود.

2. واحدهای مطالعۀ حکمرانید ر شهر   

از زاویۀ حکمرانی، کوچکترین واحد اجتماعی شهر، خانواده است. پس از آن، محلات قرار 

دارند.  سازمان های رسمی و غیررسمی عملکردی بالاتر دارند و در صورت استقلال محلات 

)که در گذشته چنین بود( عملکردی در قالب محلات بروز می‌دهند. در نهایت، جامعه شهر در 



11

ی(
رد

اهب
ح ر

طر
ک 

گ )ی
زر

ن ب
هرا

ر ت
ی د

وند
هر

ت ش
رک

شا
و م

ی 
هر

ت ش
هوی

کل قرار می گیرد.  برای مطالعۀ نحوۀ حکمرانی واحد های مختلف لازم است به فرهنگ هر یک 

از واحدهای یادشده به عنوان مرزهای جامعۀ آماری مطالعۀ خود بپردازیم.  نحوۀ حکمرانی و در 

نتیجه میزان مشارکت افراد در این حکمرانی می تواند در هر یک از واحدها با توجه به خرده فرهنگ 

یا هویت رایج در آن واحد، متفاوت باشد.

در مورد شهری مانند تهران یافتن مرز خانواده با توجه به واحدهای مسکونی، ساده تر از دیگر 

واحدهای مطالعاتی است.  یافتن الگوی حکمرانی در خانواده های هر یک از محلات شهری و 

نحوۀ جلب مشارکت افراد در آن الگو می تواند به ما کمک کند تا الگوی حکمرانی و شیوۀ جلب 

مشارکت مردمی در آن محله را بهتر دریابیم.  مطالعۀ محلات که بعد از خانواده کوچکترین 

واحد شهری هستند، مؤثرترین واحد برای دستیابی به شیوۀ مشارکت های مردمی در سطح شهر 

است. متأسفانه مرز فیزیکی و اجتماعی محلات با توجه به خیابان کشی ها و ساخت‌و سازهای 

بی‌رویه از حالت طبیعی خود خارج شده است. سازمان های رسمی با توجه به نهاد شهرداری 

و سازمان هایی که در زیرمجموعۀ خود دارد و دیگر سازمان ها از جمله مدارس، سازمان های 

صنفی و غیره می تواند از دیگر واحدهای منتخب برای بررسی نوع و میزان مشارکت مردمی 

باشد. نحوۀ جلب مشارکت مردمی در این سازمان های رسمی بیشتر با توجه به الگوی نظام های 

دیوان سالار صورت می گیرد. هر چند مشاهدۀ انواع دیگر سازمان ها با توجه به زمینه های فرهنگ 

نیز محتمل است. از جمله به کارگیری الگوی سازمان های داوطلبانه پس از انقلاب اسلامی 

الگوی بسیار رایج و مؤثری است که گاه از طریق سازمان های رسمی نیز به کار گرفته شده است.  

کلیت خود شهر و مرزهای اجتماعی آن نیز با توجه به رشد بی‌رویهٔٔ شهر، یکی دیگر از معضلات 

مطالعۀ شهر تهران است.

با توجه به ملاحظات گفته شده به نظر می‌رسد واحد قرار دادن خانواده ها برای دریافت الگوی 

مدیریت و پس از آن رسیدن به جمع بندی الگوهای موجود در سطح محلات و سازمان ها بهترین 

راه ورود به مطالعه است. هر یک از خانواده ها، محلات و سازمان های شهری یک خرده فرهنگ 

هستند؛ هر چند این خرده فرهنگ ها چنان که گفتیم در نهایت، یک فرهنگ شامل را )فرهنگ 

شهر تهران( تشکیل می‌دهند. گفتنی است فرهنگ شهر تهران، جمع جبری خرده فرهنگ های 



12

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

واقع در آن نیست، بلکه خود، دارای اقلام فرهنگی خاص براساس جدول شمارهٔٔ یک می باشد.  

نوع مشارکت پذیری افراد در هر یک از خرده فرهنگ ها، مخصوص به خود آن خرده فرهنگ است.

نسبت حضور فرهنگ اسلامی و فرهنگ سکولار در واحدهای خانواده، محلات، سازمان ها 

و خود شهر، هر چند در محلات مختلف متفاوت است، اما در فرهنگ غالب عمومی شهر 

تهران به نسبت خاصی مشاهده می شود. اگر به صورت کلان نگاه کنیم، با توجه به این که نظام 

سازمان های شهری ایران در دوران پهلوی و با نگاه سکولار طراحی شده است، ادارۀ امور شهری 

در قالب سازمان های سکولار شکل گرفته است. پس از انقلاب اسلامی که صحبت از شورای 

اسلامی شهر به میان آمده است، متاسفانه سازوکاری که این شورا را اسلامی کند، طراحی نشده 

است و حتی در انتخاب اعضای شورای شهر، نظارت شورای نگهبان که ضامن اسلامی بودن 

انتخاب های دیگر در نظام جمهوری اسلامی است، مراعات نمی شود.  ازاین‌رو می توان گفت در 

تشکیل شورای شهر از فرهنگ اسلامی تنها نامی وجود دارد و همۀ امور در چهارچوب فرهنگ 

سکولار انجام می شود.  در تبعیت از شورای شهر، شیوۀ انتخاب شهردار و ادارۀ امور شهری 

توسط شهرداری ها نیز به همان سیاق گذشته، متأثر از فرهنگ سکولار است.  البته باید این نکته را 

مدنظر قرار دهیم که پیشتر این امور با فرمان شاه و وابستگانش انجام می شد، اما امروز با انتخاب 

مردم مسلمان شکل می گیرد.  مدارس و سازمان های صنفی نیز به همین منوال با رسومی که از 

رژیم گذشته بر جای مانده است، اداره می شوند. بنابراین می توان نتیجه گرفت فرهنگ و هویت 

سازمان های رسمی حاکم بر شهر تهران و دیگر شهرهای کشور ما بیشتر مبتنی بر همان فرهنگ و 

هویت سکولار است و بخش اسلامی آن به انگیزه ها و رفتارهای فردی افراد حاضر در این شورا 

ها و سازمان ها، جو عمومی جامعه و سلیقۀ انتخاب های ملت مسلمان مربوط است.  

سازمان های غیررسمی، که در فرهنگ پیش از دوران پهلوی وجود داشته‌اند مانند هیئت های 

مذهبی، مساجد و حسینیه ها و نیز محلات )البته اگر محله‌ای منسجم باقی مانده باشد(، بیشتر 

با رویکرد اسلامی اداره می شوند.  در کل، سازمان های رسمی و غیررسمی در رقابت با یکدیگر 

امور شهر را در سطح میانی می گردانند. در مجموع می توان گفت برایند اثر سازمان های رسمی 

در این بخش، پیش از انقلاب اسلامی بیشتر بوده است.  میدان‌دار شدن سازمان های غیررسمی 



13

ی(
رد

اهب
ح ر

طر
ک 

گ )ی
زر

ن ب
هرا

ر ت
ی د

وند
هر

ت ش
رک

شا
و م

ی 
هر

ت ش
هوی

ابتدای انقلاب اسلامی، سازمان های غیررسمی  در جریان انقلاب اسلامی، موجب شد در 

نقشی برجسته بیابند. اما در دوران بازسازی پس از دفاع مقدس به تدریج سازمان های رسمی 

اهمیت یافتند و با اینکه سازمان های غیررسمی توانستند حیطۀ اختیاراتی را برای خود نگه دارند، 

در مجموع به نظر می‌رسد در بیشتر مناطق، نسبت اختیار و اثر آنان در مقایسه با سازمان های 

رسمی کمتر‌ است.  سازمان های صنفی نیز در واقع از نظر فرهنگی دوجان گرفتارند و بسته به 

این که چه صنفی باشند و سابقۀ آنان در فرهنگ و هویت اسلامی چه اندازه باشد، از موهبت 

اسلامی بودن برخوردار می شوند.  اگر این سابقه، زیاد باشد، نسبت اثر فرهنگ و هویت اسلامی 

در آنان بیشتر است، اما اگر صنفی باشد )که به طور مستقیم به تمدن مدرن وابسته است( نسبت 

اثر فرهنگ و هویت سکولار در آن افزایش می یابد.  

در پایان خطِِ واحدهای مطالعۀ ما در سطح خرد، خانواده قرار دارد که می تواند تحت تأثیر 

به  آنچه  باشد.  داشته  کمتری  یا  بیشتر  اسلامی  و  سکولار  هویت  نسبت  مختلف،  عوامل 

برنامه‌ریزی شهر و شهرسازی مربوط می شود، رواج آپارتمان نشینی به عنوان پدیده‌ای غربی است 

که موجب می شود اثر فرهنگ و هویت سکولار در خانواده ها بیشتر گردد. با توجه به اهمیت 

مطالعۀ خانواده ها در به دست آوردن الگوی دقیق تر مشارکت عمومی، لازم است در تحقیقات 

خرد، این واحدها در محلات مطالعه شوند.

3. جلب مشارکت مردمی 

چنان که گفتیم شیوۀ مشارکت افراد در ادارۀ امور شهری به نوع فرهنگی که بر واحد اجتماعی 

در بر گیرندۀ آنان حاکم است، بستگی دارد. در هر دو نوع شیوۀ زندگی سکولار و اسلامی، 

ایدۀ جمهوریت با 5 اصل یادشدهٔٔ آن، مشترک است و حضور آزادانه و برابر مردم در ادارۀ امور 

عمومی پذیرفته شده است. اما نوع مشارکت مردمی اسلامی با سکولار بر اساس مبانی فرهنگیِِ 

متفاوت، یکسان نیست.  کار در نظام اسلامی برای جلب رضایت الهی، عبودیت و تقرب جویی 

صورت می گیرد )خانۀ سوم از ردیف اول فرهنگ اسلامی(، اما در نظام سکولار باید منفعتی 

مادی بر کار مترتب باشد )خانۀ سوم از ردیف اول فرهنگ سکولار( وگرنه معقول تلقی نمی شود. 



14

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

برای مثال تشکیل واحدهای داوطلبانه و خدمت جهادی و انقلابی با سابقۀ فرهنگ اسلامی 

هماهنگ تر است و کار بر اساس منفعتی مادی؛ مانند حقوق بگیری، بیشتر با فرهنگ سکولار 

هماهنگ می گردد. در فرهنگ سکولار حتی اگر افرادی در سازمان های داوطلبانه هم حضور 

 تسهیل شاغل شدن در آینده باشد. بنابراین به طور کلی 
ً
می یابند، می تواند به طمع سابقه برای مثلاً

در نظام های رسمی شهری که فرهنگ سکولار بر آنان حاکم است، جلب مشارکت مردم بیشتر 

با توجیه منفعت مادی دور و یا نزدیک ممکن می شود و در سازمان های غیررسمی شهری وعدۀ 

مغفرت الهی کارسازتر است.

نتیجه‌گیری

در این مقاله با یکسان گرفتن مفهوم هویت و فرهنگ، به تقاطی دو نوع هویت اسلامی و 

سکولار در شهرهای کشور به‌ویژه تهران اشاره کردیم. فرهنگ را کالبدشکافی کردیم و عناصر 

فرهنگی تشکیل‌دهندۀ فرهنگ شهری را برشمردیم. چنان که گفتیم در هر خانۀ جدولِِ فرهنگ 

که نقش به خصوصی را بازی می کند، ترکیبی از فرهنگ اسلامی و فرهنگ سکولار در کشور ما 

مشاهده می شود. گفتنی است نسبت این ترکیب در هر خانهٔٔ جدول فرهنگ و در هر فرهنگ یا 

خرده فرهنگ موردمطالعه به دست می آید.  در شهر تهران به علت متکثر بودن فرهنگ، می توان به 

انواع متعددی از این ترکیب ها دست یافت. اما لازم است بدانیم چون عناصر فرهنگ با یکدیگر 

متقوم و هماهنگ هستند، به هر صورت یک فرهنگ خاص بر شهر تهران حاکم است.  

واحدهای مطالعه را از خانه به محله و سازمان های رسمی و غیررسمی و کل شهر گسترش 

دادیم و گفتیم در خانه ها تنوع فرهنگی، از دیگر واحدهای مطالعه بیشتر است.  از همینجا 

می توانیم به ترکیب نزدیک تر به واقع نستب به الگوی حکمرانی و جلب مشارکت مردم پی بریم.  

اما آنچه در سطح شهر عمل می کند، فرهنگ سازمان های رسمی و غیررسمی است.  شهرداری 

و واحدهای تابعه، مدارس و سازمان های صنفی، عمده ترین سازمان های رسمی هستند که در 

جلب مشارکت مردم در فعالیت های شهری نقش دارند. سازمان های غیررسمی فعال عبارتند 

از هیئت های مذهبی، مساجد، حسینیه ها، محلات قدیمی و برخی از واحدهای صنفی. همان 



15

ی(
رد

اهب
ح ر

طر
ک 

گ )ی
زر

ن ب
هرا

ر ت
ی د

وند
هر

ت ش
رک

شا
و م

ی 
هر

ت ش
هوی

طور که بیان کردیم فرهنگ حاکم بر سازمان های رسمی بیشتر سکولار است و فرهنگ حاکم بر 

سازمان های غیررسمی بیشتر اسلامی می باشد. فرهنگ حاکم بر واحدهای صنفی نیز بسته به 

نوع آن صنف، از هر دو نوع فرهنگ برخوردار هستند.  

ازآنجاکه کشور ما در مرحلۀ گذار از تمدن مدرن به تمدن اسلامی است، لازم است در 

شهرها به احیای محلات  متلاشی شده پرداخته شود و از طریق سازمان های غیررسمی بیشتر 

به جلب مشارکت مردم مبادرت ورزیم.  این کار به علت روحیۀ اسلامی حاکم بر این نوع از 

سازمان ها به صرف هزینۀ گزاف نیاز ندارد و با کارهای داوطلبانه جهادی که خداپسندانه تلقی 

می شود، می توان بسیاری از مسائل شهری را حل کرد و سامان داد.  

مهمترین راهبرد بلندمدت برای اصلاح امور شهری، مبارزه با تمرکزگرایی در نظام اداری و 

حکمرانی کشور است. تمرکز بیش از حد امور در تهران برای جامعه‌ای که قصد اسلامی شدن 

دارد، مهلک است. این قاعدۀ عدم تمرکز باید در همۀ امور، سرلوحۀ کارها قرار گیرد؛ از جمله 

لازم است در سبک تأمین مسکن، سبک آپارتمان نشینی تعدیل شود و شیوۀ خانه های مستقل 

کید شود. این کار در کلان شهرها با ساختن شهرک های اقماری با خانه های حیاط‌دار ممکن  تأ

می گردد. با اهمیت دادن به محلات و شهرداری های مناطق با ابزار سازمانی مسجد، حسینیه، 

هیئت و صنوف و جلب مشارکت جهادی و انقلابی مردم بسیاری از گام های مهم را می توان 

برداشت. در این مسیر نسبت حضور سازمان های رسمی و غیررسمی به وضعیت فرهنگی هر 

محله و نسبت غلبۀ فرهنگ سکولار و یا اسلامی در آنان بستگی دارد. هر چه فرهنگ اسلامی 

بیشتر باشد از سازمان های غیررسمی بیشتر می توان استفاده کرد؛ اگر نسبت فرهنگ سکولار 

باید توجه داشت  نهایت  یابد، حضور سازمان های رسمی کارسازتر خواهد شد. در  افزایش 

شهرهای اسلامی ایده آل، مسجد محور هستند.  لازم است سازمان‌دهی ها به گونه ای پیش رود 

که این مطلوب حاصل شود.

در قالب این راهبرد کلان می توان با مطالعۀ موردی هر محله، برنامه‌ای میان مدت و کوتاه مدت 

جلب مشارکت مردم را تنظیم کرد.

همان طور که مسائل شهری مانند تهران به تدریج و طی سالیان ایجاد شده است، می توان 



16

ی ۴
پیاپ

 ،۱
۴۰

ن ۳
ستا

 زم
ز و

پایی
 ،2

ره 
شما

م، 
دو

ال 
س

به تدریج و طی زمان، به همان نسبت طولانی به سامان‌دهی آن دست یافت. نکتهٔٔ مهم ثبات قدم 

در استفاده از یک راهبرد کلان و مطمئن است.  کوتاه بودن عمر مدیریت های شهری نباید موجب 

برهم خوردن راهبردها شود. ایجاد تفاهم میان رویکردهای مختلف مدیریتی بر سر راهبردهای 

کلان می تواند تضمینی برای تداوم کار باشد.

منابع

	1 زاهد، سعید )1381(. جنبش‌های اجتماعی معاصر ایران. تهران: سروش و کتاب طه..

	2 زاهد، سید سعید )1382(. زمینه‌های اجتماعی مردم‌سالاری  دینی در تاریخ معاصر .

ایران، مردم‌سالاری  دینی )جلد سوم(.  »پیشینۀ تاریخی و تجربۀ مردم‌سالاری  دینی«، 

معارف.  و  فرهنگ  پژوهشگاه  تهران:  دینی،  مردم‌سالاری   همایش  مقالات  مجموع 

صص‌139-160.

	3 پایهٔ . الگوی  فرهنگی،  پیشرفت  ایرانی  اسلامی  »الگوی   .)1395( سعید  سید  زاهد، 

پیشرفت«. مجموعه مقالات پنجمین کنفرانس الگوی اسلامی ایرانی پیشرفت. تهران: 

انتشارات مرکز اسلامی اسلامی ایرانی پیشرفت، صص‌335-3550.

4.	 Held, David (1996). Models of Democracy. Cambridge: Polity 

Press. 


